
CONSTITUIÇÃO DA PROBLEMÁTICA FILOSÓFICA
DE MIKEL DUFRENNE

ANTÓNIO PEDRO PITA

Mikel Dufrenne publica Phénoménologie de 1'expérience esthétique e
La personalité de base no mesmo ano de 1953. Os artigos que faz aparecer
até 1959, em que dá à estampa uma obra filosoficamente relevante, La
notion d' "a priori", ajudam a precisar o sentido filosófico da sua
investigação. De facto, a noção de "a priori", configurada nas páginas
conclusivas da Phénoménologie, é o campo em que a experiência estética
dá a pensar o seu próprio alcance filosófico. É, todavia, indispensável, o
reexame aprofundado da matriz kantiana para qualquer desenvolvimento
que tematize o carácter paradigmático da experiência estética.

Dufrenne aborda o problema da "mentalidade primitiva". A seus olhos,
ela reveste-se da considerável importância de constituir uma experiência
vivida do mundo análoga à (para não dizer co-substancial da) experiência
estética. A analogia assenta num ponto: a possibilidade de que alguns

objectos sejam arrancados ao tecido quotidiano e irradiem uma luz que
aclare um aspecto do mundo 1.

Se a chamada "mentalidade primitiva" conferia esta possibilidade a
todos os objectos 2 e se a nossa concepção de experiência estética reserva
tal possibilidade unicamente a alguns objectos (as chamadas "obras de
arte") - isso resulta unicamente de uma particular distribuição dos
homens e das coisas nas cenas da natureza, do saber, da utilidade e do
tempo e da sua organização específica no paradigma moderno.

O projecto filosófico de Mikel Dufrenne consiste precisamente em

demonstrar que a noção de experiência estética, embora tenha ganho forma

1 Idem, "La mentalité primitive et Heidegger" in Jalons, Nijhoff, La Haye, 1966,

p. 131.
2 Idem, ibidem, p. 131.

Revista Filosófica de Coimbra - n.° 12 (1997) pp. 297-313



298 António Pedro Pita

relacionada com a noção de obra de arte, não fica presa, contudo, a esta
correlatividade. Como revela o estudo dessa chamada "mentalidade primi-

tiva", há experiências de mundo pelas quais se estabelecem com as coisas

relações homólogas das que o espectador deve estabelecer com a obra de
arte para nela surge o objecto estético e a abertura de um (novo) mundo

seja possível.
Finalmente: que a explicitação filosófica de esta profunda consonância,

que subjaz, transcendendo-as, às diferenças históricas, requeira um dispo-
sitivo teórico que a filosofia moderna não está em condições de, global-
mente, proporcionar, é o motivo por que Dufrenne se vê obrigado a
reconstruir a noção kantiana de "a priori" a partir da categoria de inten-
cionalidade, recusando a elaboração de uma ontologia na exacta medida
em que revitaliza a concepção espinosiana de natureza.

Por isso, a desenvolução do trabalho teórico de Dufrenne é, ao mesmo
tempo, uma peculiar e progressiva reactualização do espinosismo. Progres-
siva no sentido em que a presença de Espinosa se faz sentir praticamente
ao longo de toda a obra de Dufrenne mas sob a forma de uma ida cada
vez mais radical ao sentido, e não à letra, do seu pensamento. O estabele-
cimento da coerência, proporcionada por Espinosa, do campo teórico
perseguido por Dufrenne realiza-se na noção de Natureza. Mas pode
ler-se o encontro com a noção de Natureza e a especificidade dufrenniana
da sua recepção como o momento de um esforço teórico cuja radica-
licidade sistemática é possibilitada, precisamente, pela reelaboração da
categoria de "a priori ": "o "a priori " só pode ser simultaneamente uma
determinação do objecto e uma determinação do sujeito porque é uma
propriedade do ser anterior ao mesmo tempo ao sujeito e ao objecto, e que
toma possível a afinidade do sujeito e do objecto".

Ao percurso de esta reelaboração e ao esclarecimento da sua lógica
interna consagramos o presente artigo.

Nos artigos publicados por Mikel Dufrenne entre 1953 e 1959, dese-
nha-se uma problemática filosófica, anunciada pelas obras de 1953 e,
desde então, em busca da coerência teórica patente em La notion d' "a
priori" (1959).

A temática é diversa, muito diferente o seu alcance e a dimensão
desigual. Todavia, interpretadas as diferenças a partir da sua pos-
teridade, encontramos nesses textos elementos configuradores de uma
problemática, que requer uma dupla reconstrução conceptual: a elaboração
da categoria de ""a priori" afectivo" e a elaboração da categoria de
"poético".

Consideremos, para já, os elementos que configuram essa proble-
mática . O primeiro elemento, por muito surpreendente que isso possa

pp. 297-313 Revista Filosófica de Coimbra -a.° 12 (1997)



Çonstituição da Problemática Filosófica de Mikel Dufrenne 299

parecer, é a relativa secundarização da questão artística. Dufrenne consagra
um* recensão a Introduction à l'esthétique de Maurice Nédoncelle (1953).
E é ignificativo que o ponto de demarcação seja o das relações entre
"rep sentação" e "expressão" - sendo certo que a tematização de estas
duas noções é uma das vias por onde a relevância filosófica da
consideração paradigmática da experiência estética mais profundamente
pode afirmar-se. Escreve Dufrenne: "parece-nos que, se se admitir sem
reservàs a autonomia quase pessoal da obra (não afectando o "quase"
senão olepíteto "pessoal", quer dizer o modo de ser e não o ser da obra),
não se pode de modo algum contestar à obra o direito de recusar o mundo
quotidiano e de exprimir para se afirmar um mundo ou, como diz o autor,
um "cosknos espiritual" absolutamente singular. Ou então seria preciso
mostrar ilnais explicitamente que a expressão, essa "aura de mistério", só
é possível pelo desvio da representação, como a invenção pela imitação;
e então ainda é preciso sublinhar que a representação do real não é jamais
senão um meio, e como que uma concessão aos hábitos da percepção e
não um fim" 3.

É indiscutível que o lugar mediador da representação é importante
para a coerência da estética de Dufrenne. Mas a fundamentação do carácter
paradigmático da experiência estética só será possível se, para além de

uma relação representativa com o mundo, for possível uma outra relação,

que, tal como o sentimento da expressão estética, constitua a captação de

uma expressão do mundo.
É que pode falar-se de uma "experiência estética da natureza". Sob um

ponto de vista muito estritamente metódico, pode falar-se até por duas

ópticas diferentes: quando procuramos saber que objectos da natureza

podem ser estetizados e porquê e quando procuramos esclarecer a

qualificação de "estética" referida a uma determinada experiência.

A ligação entre estas duas acepções é evidente, uma vez que só é possível

a experiência estética de um objecto estetizável. Mas - e é este o ponto

central - as obras de arte, precisamente porque já são reconhecidas como

obras de arte, não permitem colocar, como problema , a definição do

campo do estetizável; e a definição deste campo, precisamente porque

pressupõe a formulação da pergunta: "o que é obra de arte?", permite-nos,

no mesmo gesto teórico, desligar por princípio a experiência estética de

uma obra de arte e, por isso, deixar de afectar necessariamente o "estético"

à relação com uma obra de arte para a afectar a todo o objecto que exprima

3 M. Dufrenne , "M. Nédoncelle - Introduction à l'Esthétique . P.U.F., 1953, 124

pages " in Revue Philosophique de la France et de l 'Etranger , 1-3 (1954), p. 131.

Revista Filosófica de Coimbra - n.° 12 (1997) pp. 297-313



300 António Pedro Pita

profundidade. Que a relação com uma obra de arte que não levanta
problemas às instâncias legítimas de legitimação pareça colocar-nos
imediatamente no limiar da profundidade, é uma circunstância que deve
ser esclarecida pela história e sociologia da arte. A fenomenologia da
experiência estética, como Dufrenne a empreendeu, mostra-nos, porém,
que não é só pela obra de arte que somos transportados à profundidade.

Assim, o problema de uma experiência estética da natureza não
consiste, simplesmente, em saber sob que condições alguns objectos, que
imediatamente não reconhecemos como obras de arte porque não exibem
sinais legitimadores, podem ser considerados obras de arte. Consiste,
principalmente, em identificar objectos que exprimam uma profundidade
que na profundidade de um "sujeito" pode ecoar e, assim, revelando-se,
constituir a revelação de uma profundidade que não pertence ao sujeito
nem ao objecto mas ao mundo que por ela se abre.

O artigo intitulado "L'expérience esthétique de Ia nature" permite-nos
formular com alguma nitidez todos estes problemas. Mas não se trata do
primeiro encontro de Dufrenne com o tema. A consideração na Phénomé-
nologie, unicamente, das obras de arte legitimadas pelas instâncias de
legitimação, foi um recurso de método para avançar na explicitação teórica
da própria noção de experiência estética. Porém, já aí Dufrenne afirmava
que "a possibilidade de uma estetização da natureza põe, a uma fenome-
nologia da experiência estética, problemas ao mesmo tempo psicológicos
e cosmológicos que se arriscam a ultrapassá-la" e declarava reservar "o
seu estudo para um trabalho ulterior" 4.

O artigo a que neste momento nos reportamos é o primeiro passo de
esse "trabalho ulterior". Reconheça-se, à maneira de profícuo limiar, que
há objectos "rebeldes à estetização" 5. Interessa reter o fundamento da
rebeldia: não é nem pode ser estetizável o "insignificante", tudo o que é
"pequeno", por oposição a grandioso, e "plano", quais se diz que são
planas certas personagens teatrais 6. E também não pode ser estetizável
"o artificial, o caprichoso, o arbitrário", ou, como explicita Dufrenne:
"tudo o que na natureza não tem ar natural" 7.

Esta tese pode gerar alguma perplexidade: se o natural é um dos
critérios da estetização, como podemos considerar que uma obra de arte,
que é um artefacto, seja obra de arte?

4 Idem, Phénoménologie de l'expérience esthétique, I, p. 8.
5 Idem, "L'expérience esthétique de Ia nature" in Esthétique et Philosophie, t. 1,

Klincksieck, Paris, 1967 p. 42.
6 Cf.: Idem, ibidem, p. 43-45.
7 Idem, ibidem, p. 45.

pp. 297- 313 Revista Filosófica de Coimbra - n.° 12 (1997)



Constituição da Problemática Filosófica de Mikel Dufrenne 301

A argumentação de Dufrenne, quanto a este tópico, depende de uma
categoria central: a categoria de necessidade . É que, em rigor, só há arte,
e não capricho, quando a obra chamada de arte provém - poderíamos
dizer, nasce: e o verbo não é simples alusão, corresponde a uma coorde-
nada fundamental do pensamento de Dufrenne - da mais íntima expressão
vital do artista. Os sinais do trabalho artístico, tudo o que define a obra
como obra não nos conduzem a uma subjectividade que exprime uma
vontade: são "as marcas de um movimento também ele natural", "emanam
das profundidades do corpo" S. É incorrecto opôr a obra de arte à natureza
porque toda a obra de arte é de certo modo natural 9: o que se opõe ao
natural é o artificial. Mas se procurarmos saber quando é que a
"emanação" das profundidades do corpo pode ser considerada estética, o
que é um outro modo de perguntar pela lógica interna do natural,
encontramos duas referências. Uma, filosófica: "seja pela maneira como
o gesto criador se propõe ou pela maneira como o sensível se compõe e
se impõe, a necessidade é um outro nome da espontaneidade, mas da
espontaneidade de uma natureza que se realiza no seu próprio devir e
atesta desse modo a única liberdade que Espinosa reconhece: `o poder de
existir e de agir segundo as leis da sua natureza- 10. A outra referência é
estética: "a natureza, se é estética, não faz mais actos gratuitos que o
artista, mesmo o dançarino, que não deixa de obedecer à gravidade no
momento em que a desafia" li.

Esta dupla remissão, muito significativa, enuncia uma tese: a
necessidade é o princípio organizador da estetização 12: "a natureza é
(...) natural quando exprime a necessidade que a governa, ou antes que

ela é" 13. Como o exemplo da dança exuberantemente evidencia 14, a arte
é uma premeditação da necessidade 15 e figura por meios humanos a
necessidade natural 16. É certo que a necessidade premeditada pelo artista

não é "a necessidade bruta que se manifesta no peso das coisas ou no peso

8 Idem , ibidem, p. 45.
9 Cf.: Idem, ibidem, p. 47.

10 Idem , ibidem, p . 46. Dufrenne cita um passo do Tratado Político, de Espinosa in

(Euvres, trad . Appuhn, Gamier-Flammarion , 1965, p. 8.
11 Idem, ibidem, p. 47.
12 Cf.: Idem, ibidem , p. 46-47.
13 Idem, ibidem, p. 49.
14 Mas poderíamos multiplicar os exemplos não tanto com o objectivo de abstrair, a

partir da sua acumulação , uma tese geral mas reunir vias de acesso à formulação de um

problema.
15 M. Dufrenne , o. c., p. 47.
16 Idem, ibidem, p. 47.

Revista Filosófica de Coimbra - n.° 12 (1997) pp. 297-313



302 António Pedro Pita

dos anos: é uma necessidade já racional que manifesta pelo menos uma
lógica própria ao sensível de que o gosto é juiz" 17; e que é a distância
de uma a outra que marca a diferença entre "o natural" e "o artístico" 18.
Mas porque a arte inventa uma necessidade é que "o sensível recebe uma
forma imanente e o objecto estético é à sua maneira natureza" 19.

Mas há ainda um outro ponto igualmente relevante. No que há pouco
citámos ("a natureza é (...) natural quando exprime a necessidade que a
governa, ou antes que ela é" 20), distingue-se uma oscilação a que importa
dar agora o devido desenvolvimento. A natureza é necessidade; e exprime
a necessidade que é. A expressão pertence à sua própria essência. O que
autoriza Dufrenne a prosseguir neste sentido: "a natureza é (...) natural
quando exprime a necessidade que a governa, ou antes que ela é. E é sob
esta condição que ela é expressiva 21. É o tópico que nos parece relevante:
há uma implicação interna das categorias de necessidade e de
expressividade, a condição da expressividade é a necessidade, ou melhor:
"é a necessidade que é expressiva" 22. Dufrenne conclui: "a expressão
autêntica não é a que procede de uma vontade de exprimir-se, excessi-
vamente zelosa e que falha o objectivo. Também não é o que no objecto
faz sinal ao entendimento, convidando-nos a compreender ou a utilizar
esse objecto: um utensílio não pode ser estetizado mais do que um objecto
insignificante ou mesquinho. A expressão verdadeira brota das profundi-
dades do objecto quando estas profundidades voltam à superfície e se
expõem integralmente no sensível, para despertar no espectador o
sentimento singular de uma qualidade afectiva que não pode ser subsumida
numa categoria afectiva" 23. Um comentário integral deste passo equiva-
leria a uma exposição global do pensamento de Dufrenne. Nele sublinho,
unicamente, para além da terminologia, o movimento espinosiano do
pensar. Dufrenne desenvolve mesmo, corrigindo-a, a afirmação "é a
necessidade que é expressiva", com esta outra: "exprime-se a si mesma.
O que aparece, na própria ordem do sensível, denso e pleno, acabado e
imutável significa-nos a necessidade" 24.

Um último tópico merece consideração. A experiência estética - a
experiência estética da obra de arte e a experiência estética de qualquer

17 Idem, ibidem, p. 47.
18 Idem, ibidem, p. 47.
19 Idem, ibidem, p. 47.

20 Idem, ibidem, p. 49.
21 Idem, ibidem, p. 49.
22 Idem, ibidem, p. 50 (subi. nossos).
23 Idem, ibidem, p. 49.
24 Idem, ibidem, p. 50.

pp. 297-313 Revista Filosófica de Coimbra - n.° 12 (1997)



Constituição da Problemática Filosófica de Mikel Dufrenne 303

objecto estetizável -, por ser a experiência da expressividade da Natureza,
ou melhor, a experiência da Natureza como expressividade necessária,
supõe a presença do espectador a essa presentificação, - e por isso
mesmo, aliás, se designa por experiência . É neste sentido, refere
Dufrenne, que a finalidade da experiência estética - nas duas acepções
já referidas mas com particular veemência para a segunda -, "uma
finalidade sem fim", é a de que "a natureza não nos traz somente a sua

presença, ensina-nos que somos presentes a essa presença. A experiência

estética que ela suscita dá-nos uma lição de estar no mundo" 25. Por outras

palavras: "a percepção estética é a certeza de uma co-naturalidade do

homem com a natureza" 26.

A análise de um outro artigo de este período, "Lá mentalité primitive

et Heidegger" 27, confirma e desenvolve a matéria do artigo precedente.

Autorizamo-nos a fazer testemunhar este artigo a favor da nossa

hipótese do alargamento da problemática dufrenniana da estética à filosofia

a partir da experiência estética porque um ponto conclusivo do artigo

anterior - "a percepção estética é a certeza de uma co-naturalidade do

homem com a natureza" - é agora reencontrado a partir de uma análise

da chamada "mentalidade primitiva".

A chamada "mentalidade primitiva" faz-nos descobrir a realidade

histórica de um ponto decisivo: o de que toda a existência se organiza em

torno de um mito, esse "formulário de reintegração", nas palavras de

Georges Gusdorf 28.
É, aliás, a este propósito que uma reflexão sobre a mentalidade

primitiva se mostra filosoficament esclarecedora. O totemismo, e de um

modo geral as modalidades de participação, "exprime ingenuamente esta

indiferenciação da transcendência, quer dizer esta parte que o homem tem

no Ser, se bem que o Ser seja aqui já identificado a um ente, mas a um

ente cuja natureza de ente não é reconhecida como tal porque ele é terrível

e prestigioso e que nele irradia a potência do Ser. Deste modo, o primitivo

experimenta que ser no mundo é ser em benefício do Ser" 29.

A fundamental importância do mito é constituir um convite à

revisitação do originário, do qual nos sabemos separados embora

simultaneamente, por ele, de certo modo originados. Ponto nuclear, mesmo

- ou principalmente? - na sua aparente contradição. Mas contradição

25 Idem, ibidem, p. 51.

26 Idem, ibidem, p. 51.

27 Idem, "La mentalité primitive et Heidegger" in Jalons, p. 127-149.

28 Cit. in: idem, ibidem, por M. Dufrenne, p. 135.
29 Idem, ibidem, p. 142.

Revista Filosófica de Coimbra - rr." 12 (1 997) pp . 297-313



304 António Pedro Pita

sob que perspectiva ? Ao olhar do pensamento técnico, por certo, uma vez
que aí se pressupõe a funcionalidade como relação essencial do homem
ao mundo. A redução implícita neste pressuposto chamou Marcuse
unidimensionalidade e a recepção compreensiva desta análise vem à
superfície de muitas páginas de Dufrenne 30 porque é uma das linhas de
fogo com que se desenha o alcance subversivo da sua problemática 31.

Mas o que agora mais importa é reconhecer o modo e o sentido da
denegação do mito pelo trabalho da racionalidade. Em primeiro lugar, a
peculiaridade da relação entre sujeito e objecto. A racionalidade, e em
particular a racionalidade moderna, construiu uma distância entre sujeito
e objecto; é simultaneamente a sua condição de possibilidade teórica e a
sua condição de eficácia prática.

Ora, nem como conhecimento nem como acção o mito escavou essa
distância. Pelo contrário: vive precisamente da "secreta afinidade" 32 que
os une. Podemos falar em familiaridade: "esta familiaridade manifesta-se
aliás tanto pela extrema acuidade das percepções (assim como pela
admirável fidelidade da memória sensível) como pela humanização da
natureza que a experiência da sua proximidade traduz". Prossegue
Dufrenne: "se o caçador primitivo, como diz Alain, pensa mal e aponta
bem, talvez não vise bem senão porque pensa mal, e talvez não pense
assim tão mal na medida em que não pretende edificar um saber objectivo
mas exprimir a sua presença no mundo e que as coisas e ele são da mesma
raça; só é, aparentemente, impermeável à experiência científica porque está
aberto a uma outra experiência" 33. É a polarização por outra experiência,
irredutível ao ideal de domínio, que organiza a bipolaridade da consciência
(função da imaginação/função do real 34) na mentalidade mítica segundo
uma diferença relativamente à racionalidade. E é a especificidade dessa
experiência que levou K.-G. Jung à ideia de "a priori" da imaginação para
significar as constantes provenientes de uma necessidade alheia ao proce-
dimento ind itivo.

Para Duirenne, a maior importância desta noção é mostrar que os "a
priori" da imaginação "pertencem à estrutura da subjectividade, e talvez

30 Cf.: M. Dufrenne, "L'art de masse existe-t-il?", Esthétique et philosophie, t. 2, 1976,

p. 310-312; idem, Art et Politique, U.G.E., col. 10/18, p. 153, em cujas páginas podemos

seguir o rasto de outras obras de Marcuse: Eros et civilisation (cf.: p. 160, 308) e Contre-

-révolution et revolte (cf.: p. 160, 280, 298).

31 A explicitação da filosofia política de Mikel Dufrenne requer considerações mais
largas. Reservamo-la para um próximo trabalho.

31 Idem, "La mentalité primitive et Heidegger" in Jalons, p. 129.
33 Idem, ibidem, p. 129.
34 Idem, ibidem, p. 128.

pp. 297-313 Revista Filosófica de Coimbra -n.° 12 (1997)



Constituição da Problemática Filosófica de Mikel Dufrenne 305

mais exactamente figuram uma das relações necessárias que ligam a
subjectividade ao mundo e constituem o ser no mundo" 35. Isto é: na linha
do que fora escrito na Phénoménologie, a negação, ou irrealização, do real
empírico não é feita a partir de um trabalho individual da vontade nem
pelo exercício de uma subjectividade que quer exprimir-se mas pela
reactivação e actualização das possibilidades expressivas desta relação
originária.

O mito constitui, por conseguinte, uma experiência do originário que
não faz sentido menorizar ou pretender superar sem deixar restos. Porque
há um segundo ponto que interessa sublinhar no trabalho de denegação
de que é objecto. Precisamente porque entre o sujeito e o objecto ainda
se não abriu o espaço de afirmação da modernidade, ainda não é possível

uma organização do espaço (do) real segundo critérios de simbolização,

ainda não há um critério de evidente distinção entre os objectos de

utilidade comum e os objectos simbólicos. Pelo contrário: poderíamos

mesmo dizer que todo o objecto é "simbolizável", se o termo fosse perti-

nente; como escreve Dufrenne, "todo o objecto pode ser arrancado do

cinzento do quotidiano, ganhar importância, irradiar uma luz que esclarece

todo um aspecto do mundo" 36

Entre o indivíduo e o cosmos, o singular e o universal há uma corres-

pondência profunda, uma homologia essencial que faz com que todas as

diferenças sejam reabsorvidas na circularidade de um mundo sem história

e sem diferenças. Por isso, "o que se exprime no fenómeno da expressão

é qualquer coisa de comum que o mundo diz através dos objectos

diferentes" 37.

O mundo vivido na experiência mítica não conhece a história e reserva
ao rito a tarefa essencial do reencontro com o originário: "o rito é antes

de mais contacto com o originário" 38. Um contacto de onde o indivíduo

35 Idem, ibidem, p. 131. O artigo a que nos reportamos, "La mentalité primitive et

Heidegger", foi publicado em 1954, muito antes, portanto, da sua recolha em Jalons (1966)

e pouco posterior à de Phénoménologie de 1'expérience esthétique (1953). Encontramos

nesse artigo um esforço de fundamentação filosófica que pretende ser fiel à importância

filosófica da experiência estética mas reconhece a necessidade, para formular-se, de novas

categorias. É relevante a anotação de Dufrenne relativamente aos "a priori" da imaginação:

"pensamos que convém tomar esta expressão à letra e tentaremos justificá-la num outro

trabalho" (Idem, ibidem, p. 131, n. 1). Sabemos hoje que o "outro trabalho" foi uma longa

elaboração que tem como referências centrais La notion d' "a priori" (1959) e L'inventaire

des "a priori" (1981). O que é dizer: o "outro trabalho" foi o trabalho filosófico de Mikel

Dufrenne.
36 Idem, ibidem, p. 131.

37 Idem, ibidem, p. 133.

38 Idem, ibidem, p. 129.

Revista Filosófica de Coimbra - n.° 12 (1997) pp. 297-313



306 António Pedro Pita

nada mais pretende extrair senão a consciência de que é uma transcen-
dência e que é aí, nesse absoluto mais vivido que pensado, que a existência
se realiza. O indivíduo não se concebe nem como absoluto nem como
medida das coisas 39: exprime o fundamento porque a presença imediata
ao fundamento, que é uma forma de exprimir a co-substancialidade com
o mundo, é um dos traços essenciais da sua própria experiência das coisas.

Na sua maior radicalidade, reservamos a noção de experiência para
a mútua implicação do luminoso e do obscuro, que é afinal o que se
exprime nos mais antigos mitos e ritos 40. Exprime- se aí a surpresa pri-
mordial "da consciência como abertura sobre o mundo, do mundo como
aberto a uma consciência" 41. Dufrenne acrescenta: "é a vida que se
espanta, no homem, com a extraordinária chegada da reflexão, pela qual
um conhecimento se torna possível, e de qualquer modo como a iniciativa
do próprio mundo, porquanto, se o homem tem sentidos, as coisas têm
também um sentido" 42.

Pode objectar-se que esta evidência, submetida a um longo e profundo
processo de obscurecimento, se desvaneceu e que a possibilidade de
contacto imediato com o originário, que foi o próprio vivido do mito,
sobrevive unicamente na rememoração nostálgica de um passado
contraposto à penúria ontológica do presente e à funcionalização como o
próprio ser do mundo. Sobrevive aí, por certo: "uma certa imagem da
primitividade continua presente em nós e inspira-nos a nostalgia dessa
estetização generalizada". Mikel Dufrenne prossegue e nesta sequência
joga-se uma importante viragem: "dir-se-á que esta imagem é mítica mas
não é uma objecção. O mito, tal como a utopia, são reacções inevitáveis
e por vezes eficazes ao que acontece no mundo do capitalismo: a redução
do homem à unidimensionalidade. O pensamento crítico que denuncia a
barbárie não pode recusar a ideia do originário, portanto de uma amizade
pelo menos possível do homem com o homem e com o mundo'"43

É dessa relação com o originário que vive a obra de arte. Portanto,
de cada vez que a experiência estética acontece há um contacto com o
originário que fica restabelecido. Ora, o sentimento do objecto estético,
que "é um objecto eminentemente real" 44, é uma apreensão do real, é

39 Cf.: Idem, ibidem , p. 142.
40 Cf.: Idem, "A propos de Pindare " in Esthétique et philosophie , t. 1, p. 161.
41 Idem, ibidem , p. 161.
42 Idem , ibidem, p. 161.
43 Idem , "Le champ de 1'esthétisable", Esthétique et philosophie, t. 3, Klincksieck,

Paris, 1981, p. 88.
44 Idem , Phénoménologie de l'expérience esthétique , II, p. 631.

pp. 297 - 313 Revista Filosófica de Coimbra - n.° 12 (1997)



Constituição da Problemática Filosófica de Mikel Dufrenne 307

saber um sentido do real cuja diferença com o mundo imediatamente
vivido só pode emergir da expressividade do originário.

Por conseguinte, essa relação com o originário não é uma possibilidade
realizável unicamente pela nostalgia nem uma simples revisitação do
passado nem está presa das possibilidades de uma obra de arte. E indis-
cutível que o sentimento do objecto estético muda a relação dos homens
com o mundo: mas, uma vez que a obra de arte é um objecto do mundo

que para tomar-se objecto estético requer o exercício da percepção estética,
podemos dizer que guia ou ensina os percursos indispensáveis ao pleno
exercício dessa percepção. E possível alargar o campo do estetizável pelo

exercício aplicado da percepção estética a objectos do mundo que ainda

não foram legitimados como obra de arte. É possível, finalmente, secun-

darizar a (i)legitimação da arte para, a partir das exigências gerais da

percepção chamada estética, concentrar a atenção na expressão da

profundidade, independentemente dos objectos onde ela ocorra.

É do corpo e do olhar dos homens, antes dos critérios de legitimação,
é da profundidade que os homens puderem oferecer à profundidade do
mundo para que ela ecoe que depende o alargamento do campo do
estetizável.

Neste sentido,o problema da estetização, se é, também, o problema de
saber em que condições é que um objecto pode ser considerado obra de

arte, é - diríamos principalmente - o problema da re-construção das
nossas relações com o mundo, e, por isso, simultaneamente, um problema

político e gnoseológico.
Das implicações políticas do pensamento dufrenniano haveremos de

ocupar-nos em próximo trabalho. Trata-se agora de saber porque é que

estamos confrontados com um problema gnoseológico: porque está refeita

a pergunta sobre os estatutos do sujeito do conhecimento, do objecto de

conhecimento e da relação de conhecimento - e refeita, como vimos,

elegendo, como paradigma de toda a relação de conhecimento, a relação

peculiar do espectador com o seu objecto para que o sentimento seja

possível.
Vale a pena recordar este passo: "o sujeito só é capaz de sentimento

se for um sujeito concreto, verdadeiramente humano: primeiro, (...) corpo-

ralmente presente ao objecto; depois, totalmente presente, com todo o seu

passado imanente ao presente da contemplação, oferecendo ao objecto,

para que ele ressoe nela, toda a sua substância" 45. E é útil assinalar alguns

momentos nucleares: a) a corporalidade irredutível do conhecimento;

b) a ideia de que o conhecimento é uma experiência que vive da solidarie-

45 Idem, Esthétique et philosophie, t. 1, p. 59.

Revista Filosófica de Coimbra - n.° 12 (1997) pp. 297-313



308 António Pedro Pita

dade intrínseca do presente, do passado e do futuro; c) a transformação,
melhor diríamos: a transmutação , do ver no ouvir: a percepção não é o
exercício do ver mas a disponibilidade do ouvir; d) a dependência, e não
a autonomia, do sujeito perante o objecto: só há sentimento (isto é,
conhecimento 46) do objecto estético pela voluntária oferta do sujeito à
manifestação do sentido do objecto. Será preciso mostrar que a pertinência
em considerar uma função noética do sentimento conduz a que possamos
considerar que o sentimento, mais profundamente do que o pensamento
representativo, exprime um autêntico conhecimento do mundo.

Uma "Breve note sur 1'ontologie", cuja brevidade, aliás, não é propor-
cional à assinalável importância do texto, esboça a configuração específica
da estrutura e das categorias desse discurso de conhecimento 47. A explo-
ração dos vários sentidos em que se desenvolvem as ontologias na filosofia
contemporânea exprime-se em texto de reconstrução analítica de um
percurso historico-especulativo mas que não é senão interrogativo quanto
às vias de posterior desenvolvimento embora não culmine na formulação
de uma tese.

Surpreende o enunciado de uma dificuldade teórica. De certo modo,
pode dizer-se que aí encontramos um ensaio de inteligibilidade do percurso
histórico da ontologia desde que Wolff popularizou a designação, como
sinónimo de "filosofia primeira" 48. Importa acrescentar que a óptica por
que Dufrenne ensaia a sua perspectivação da ontologia no âmbito da
filosofia moderna e da filosofia contemporânea é a da oposição dela à
antropologia 49. E não é menos importante tomar em consideração que a
história de que Dufrenne quer evidenciar as referências axiais não é um
processo homogéneo e singular. Pelo contrário: Dufrenne situa-nos perante
duas histórias da ontologia, ou duas ontologias, consideradas ambas "con-
sequências possíveis do cogito cartesiano: ou a renegação da subjecti-
vidade pela subjectivação do absoluto (Hegel) ou a consagração da

46 Cf.: "o sentimento tem uma função noética" (Idem, Phénoménologie de l'expérience
esthétique, II, p. 472).

47 Idem, "Breve note sur l'ontologie" in Revue de Métaphysique et de Morale,
Outubro-Dezembro de 1954, p. 398-412.

48 Idem, ibidem, p. 398.
49 O "Prefácio" a Jalons restitui espessura histórica e existencial a esta polaridade

ontologia/antropologia. Escreve Dufrenne: "A nossa geração, em França, era mais sensível

à situação histórica - à experiência russa e à ascenção do fascismo - que às conquistas

do imperialismo lógico. Através de Marx descobriu Hegel, e enquanto Cavaillès, solitário,
fazia matemática, ela interrogava-se sobre as relações da Lógica e da Fenomenologia
da ontologia e da antropologia" (idem, Jalons, p. 3).

pp. 297 - 313 Revista Filosófica de Coimbra - n.° 12 (1997)



Constituição da Problemática Filosófica de Mikel Dufrenne 309

subjectividade, mas como transcendental (Husserl)" 50. Por outras palavras:
Dufrenne convida a reflectir sobre as consequências de um "corte" 51 na
filosofia moderna que separa, por um lado, o "movimento de pensamento
que funda a ontologia sobre a recusa da antropologia", cujo remate é, para
Dufrenne, o pensamento de Heidegger - é em referência a Heidegger que
Dufrenne escreve: "a ontologia fundamental desapossa o homem em
benefício do ser" 52 - e, por outro, o movimento, "de que Heidegger está
no direito de dessolidarizar, que une Descartes, Kant, Husserl e Sartre, ao
longo do qual a afirmação do cogito se aprofunda pela revolução
coperniciana, depois pela redução fenomenológica" 53

Se procurarmos, para além da maior ou menor justeza das interpre-
tações, o princípio orientador a uma tal demarcação, encontramos, mais
profundamente do que a relação entre a essência e a existência que
Dufrenne tanto valoriza, o problema da extensão do dualismo e da sua
(ir)redutibilidade. É exactamente a irredutibilidade do dualismo que
Dufrenne pretende salvaguardar, e é uma legitimidade histórica para a sua
própria solução que procura nesta perspectiva histórica da ontologia.

Torna-se-nos claro, ainda, o duplo gesto teórico de que depende a
possibilidade de edificação de uma filosofia. Fica esclarecido o motivo por
que Espinosa ocupa, no trabalho de explicitação do seu próprio
pensamento, o lugar aparentemente paradoxal da exemplaridade; é que

Espinosa antecipa Hegel, porque é o precursor radical, nesse acto de

desmesura filosófica que é o estabelecimento da identidade entre o saber

e o absoluto. Mas "alguma coisa", no pensamento espinosiano, constitui

um ponto de fuga do ar rarefeito 54 da ontologia de mediação total,

"alguma coisa" resiste à redução monista do dualismo, "alguma coisa" no

pensamento de Espinosa é exterior e irredutível à história que nos leva

de Descartes a Hegel (ou, para Dufrenne, a Heidegger): para Espinosa, tal

como Dufrenne o relê, trata-se do corpo, ou melhor, do pensamento

corporal 55. É por isso que, entre as duas já referidas consequências

possíveis do cogito cartesiano, sublinha Dufrenne, "Espinosa hesita" 56:

porque nenhuma das duas vias que constituem a herança cartesiana, a

subjectivação do absoluto e a subjectividade transcendental, é susceptível

50 Idem, ibidem , p. 405.

51 Cf.: Idem, ibidem, p. 409.
52 Idem, Le poétique , P.U.F., Paris, 1963, p. 199.
53 Idem, "Breve note sur 1 ' ontologie", p. 409.
54 Cf.: Idem, ibidem , p. 411.
55 Cf.: Idem , "Dieu et l ' homme chez Spinoza " in Jalons, p. 42.
56 Idem , "Breve note sur l'ontologie ", p. 405.

Revista Filosófica de Coimbra - n.° 12 (1997) pp. 297-313



310 António Pedro Pita

de integrar a noção espinosiana de corpo e a de desejo, que lhe é
correlativa, o que implica que a noção espinosiana de subjectividade
permaneça impensada e impensável (insusceptível de prosseguimento) para
qualquer dessas vias. Ora, é curioso que Dufrenne, referindo embora este
último tópico ("podemos interrogar-nos sobre o estatuto da subjectividade
em Espinosa" 57), passe em silêncio o fundamento desta singularidade, por
ele referido em outros textos, que é sem dúvida a complexa noção de
corpo 58. De Espinosa quase poderíamos dizer o que Dufrenne afirma de
Hegel, que joga em dois tabuleiros: a conservação da aparente clareza do
dualismo e o prestígio do monismo 59. Em rigor, porém, esta dualidade,
que acaba por ser vencedora na batalha de que Hegel escreve a crónica,
não é o campo do pensamento de Espinosa.

A virtualidade assim salvaguardada define a singularidade de Espinosa.
É essa herança que Mikel Dufrenne tentará revitalizar, num contexto
diverso, pelo recurso à fenomenologia husserliana 60. Só fenomenologia,
e em particular a noção de intencionalidade, permite recontextualizar o
sentido da reflexão espinosiana e tematizar uma relação de pertença que
não seja mediação absoluta . Por isso, falamos acima de um duplo gesto:
é por um único movimento que a mediação fenomenológica (em particular
a categoria de intencionalidade) confere profundo sentido especulativo e
actualidade filosófica ao encontro de Dufrenne com Espinosa, habilitando
o filósofo de Le Poétique para um diálogo revitalizador, em particular, com
a tradição filosófica moderna e, no seu interior, com Kant.

O monismo não é a última palavra. Importa prolongar na actualidade
a importância histórica do dualismo, "que foi para Descartes o meio de
edificar uma ciência nova sobre as ruínas da cosmologia medieval, e que
foi para o Kant da revolução coperniciana o meio de afirmar a autonomia
do saber e da acção moral [e que] se torna para Sartre o meio de
estabelecer a liberdade e a responsabilidade do para-si sobre as ruínas das
filosofias da história" 61. E a afirmação de que última palavra não é o
monismo mas o dualismo, ou a recusa, nas suas palavras, de "um monismo

57 Idem, ibidem , p. 405.
58 À qual Dufrenne atribui, aliás , a maior importância : " a fenomenologia deve procurar

no corpo as raízes do transcendental" (Idem, Le Poétique, p. 222).
59 Idem, "Breve note sur l'ontologie ", p. 410.
60 Cf. António Pedro Pita, Mikel Dufrenne . A experiência estética como experiência

do mundo ou uma ética demonstrada à maneira dos estetas , Dissertação de doutoramento,
F.L.U.C., Coimbra, 1995, p . 55-136 e 353 - 389; idem , "Spinoza et Ia phénoménologie dans
Ia pensée de Mikel Dufrenne ", artigo de próxima publicação.

61 Idem , Jalons, p. 3.

pp. 297- 313 Revista Filosófica de Coimbra-o .° 12 (1997)



Constituição da Problemática Filosófica de Mikel Dufrenne 311

que recusasse ao homem ser correlato do mundo" 62, em Dufrenne, é
absolutamente compatível com o projecto de uma reescrita da Ética. Se
a última palavra fosse o monismo , desembocaríamos numa teologia
tornada impossível ou numa mística que preencheria o lugar deixado vago
pela abdicação da filosofia 63. Segundo Dufrenne , para aí se encaminham
as ontologias contemporâneas : a de Heidegger 64 porque "a analítica do
Dasein é, em Sein und Zeit , a ontologia fundamental" 65 e "esta ontologia
não atinge o Ser senão no mistério da sua relação ao Dasein" 66: "mas o
próprio Ser, porque ela não o identifica com esta relação como Hegel o
identificava à mediação , ela não o capta , pretende- se captada por ele. Nada
pode dizer do Ser senão que o Ser se diz" 67.

Paradoxal ? O termo é utilizado por Dufrenne : " o paradoxo desta
ontologia pode enunciar- se deste modo : enquanto a ontologia tradicional
reservava os direitos da teologia sem se confundir com ela , a ontologia
moderna usurpa as prerrogativas da teologia ao mesmo tempo que
proclama a morte de Deus. As sucessivas filosofias da imanência minaram
a ideia de Deus : Espinosa critica a noção de criação , Hegel faz da religião
um momento do espírito , Heidegger deprecia , pelo menos em certo mo-
mento do seu pensamento, o divino no ôntico: filosoficamente Deus está
morto. Mas vive na filosofia que o nega : esta filosofia é animada por uma
tal paixão do absoluto , atestada pelo desejo de ultrapassar o dualismo, que
acaba por encontrar Deus na própria filosofia" 68. Por outro lado, a trans-
formação da fenomenologia em filosofia transcendental, ao arrepio da
intuição mais radical de Husserl e da maior fecundidade da categoria de
intencionalidade , define uma situação próxima de ineficácia filosófica:

"porque a subjectividade transcendental veio, também ela, a reivindicar

os privilégios divinos e o transcendental a fazer figura de transcen-

dência" 69

62 Idem, ibidem, p. 16.
63 Idem, "Breve note sur 1'ontologie", p. 412. Por outras palavras: "a ontologia

fundamental desapossa o homem em benefício do ser" (Idem, Le poétique, p. 199).
64 Heidegger, seja qual for a justeza da leitura de Dufrenne, está na mira do filósofo

quando reivindica a necessidade de reabilitar a noção de belo, "ao mesmo tempo contra

os cépticos que não querem comprometer-se pronunciando juízos de valor (...) e contra

os nihilistas , que procuram a verdade da palavra no silêncio e o cúmulo da poesia na

não-poesia" (Idem, Le poétique, p. 66, subl. nosso).
65 Idem, ibidem, p. 411.
66 Idem, ibidem, p. 411.

67 Idem, ibidem, p. 411.
68 Idem, ibidem, p. 411.
69 Idem, ibidem, p. 412.

Revista Filosófica de Coimbra - n.° 12 (1997) pp. 297-313



312 António Pedro Pita

Neste quadro, é pertinente tentar a releitura, que é sempre uma
actualização, do que, no seu limiar, se mantém irredutível à tradição da
subjectivação do absoluto a partir de um pensamento que consagra a
subjectividade. Fica assim aberto o campo para o encontro entre as
filosofias de Espinosa e de Kant: só nesta abertura a co-naturalidade, ou
co-substancialidade, do homem e do mundo - tornada tópico fundamental
desde os primeiros textos de Dufrenne, examinada radicalmente por meio
da tematização da experiência estética e aí recuperada para o prossegui-
mento de um trabalho filosófico - não serão momentos de um percurso
que, para conservar o seu sentido teleológico, aniquila a singularidade em
que eles se dão a viver e a pensar.

A co-naturalidade, ou co-substancialidade, do homem e do mundo
significam-nos um "a priori". Mas a doutrina kantiana do "a priori" será
relativamente inútil, apesar da ajuda que o processo de constituição da
doutrina pode constituir 70, porque não procuramos as condições em geral
que tomam possível o conhecimento ou, ou que é o mesmo, as condições
sob as quais o mundo pode ser conhecido. Mas este afastamento não
justifica o abandono da noção de "a priori": "há um acordo do homem e
do mundo que se realiza no conhecimento (e também no trabalho, mas o
trabalho está fundado no conhecimento), e que se manifesta menos como
um poder do homem sobre o mundo, ou igualmente numa perspectiva
naturalista como um poder do homem sobre o mundo, que como
familiaridade, co-substancialidade do homem e do mundo; porque este
conhecimento só é possível se o mundo está aberto ao homem e o homem
aberto ao mundo: esta abertura recíproca, é "a priori" que o exprime; é o
sentido presente e dado ao mesmo tempo no objecto e no sujeito, assegura
a comunicação ao mesmo tempo que mantém a diferença" 71.

Mas a manutenção da categoria de "a priori" implica, todavia, a sua
adequação a novos objectivos. Trata-se agora de estabelecer as "condições
sob as quais um mundo pode ser sentido (...) por um sujeito concreto
capaz de estabelecer uma relação viva com um mundo" 72. Trata-se, por
outras palavras, de elaborar um —a priori' afectivo" - trabalho que
ocupará Mikel Dufrenne desde La notion d'a priori até L'ceil et l'oreille.

70 O que Dufrenne frequentemente reconhece: o trabalho de Kant constitui uma
"ajuda" ou uma "inspiração". Cf.: La notion d' "a priori", P.U.F. Paris, 1959, p. 68, 69.

71 Idem, ibidem, p. 53-54.
72 Idem, Phénoménologie de l'expérience esthétique, 11, p.539.

pp. 297- 313 Revista Filosófica de Coimbra -?1." 12 (1997)



Constituição da Problemática Filosófica de Mikel Dufrenne 313

CONCLUSÃO. - É possível isolar uma problemática nos artigos
publicados por Mikel Dufrenne entre 1953 e 1959.

Essa problemática desenvolve-se nos trabalhos seguintes e organiza-
se segundo alguns eixos fundamentais: 1. o universo do estetizável não é
constituído unicamente pelas obras de arte; pertencem-lhe todos os
objectos que não são rebeldes à estetização ; 2. a necessidade é o princípio
organizador da estetização; 3. "estético" não designa o que é ou pode vir
a ser considerado arte mas tudo o que é uma "expressão verdadeira", ou
é profundo, no sentido estrito conferido a esta palavra pelo pensamento
de Dufrenne 73; 4. a profundidade, neste sentido, evidencia a co-natura-
lidade do homem e do mundo cuja existência histórica, realidade concreta
e dimensão vivida são testemunhadas pelo estudo da chamada "menta-
lidade primitiva"; 5. a tematização filosófica dessa co-naturalidade do
homem e da natureza implica a reconsideração da categoria de experiência,
a partir da noção de intencionalidade; 6. o princípio activo de esta
reconsideração é uma releitura das categorias fundamentais do pensamento

de Espinosa, ou melhor: a ponderação das possibilidades que ele encerra
para remeditar a história da filosofia posterior. De este modo, a actuali-
zação de Espinosa não fica presa do monismo ontológico mas restabelece,
em fidelidade ao paradigma da experiência estética, a irredutível
importância do "sujeito" e do "objecto" na presentificação do que não é

nem soberania constituinte de um nem independência absoluta de outro.

A recusa de redução do dualismo a qualquer monismo é um ponto central

da argumentação filosófica de Dufrenne: é, a um tempo, a recusa do

idealismo e a fidelidade à lição da experiência estética porque é a

expressão filosófica de um fundamento da filosofia de Dufrenne, segundo

o qual uma posição filosófica não idealista só poderá estabelecer-se a partir

de uma fenomenologia da experiência estética e da sua crítica.

A elaboração da categoria de "a priori afectivo" - requerida simulta-

neamente por uma fenomenologia da experiência estética e por uma

filosofia fiel à lição da experiência estética - responde, portanto, ao

desígnio de permanecer sob a égide de Espinosa sem resolver o dualismo

em qualquer monismo. É o campo teórico propício à deslocação da

problemática estética para a problemática filosófica.

73 Recordemos: "a expressão verdadeira brota das profundidades do objecto quando

estas profundidades voltam à superfície e se expõem integralmente no sensível, para

despertar no espectador o sentimento singular de uma qualidade afectiva que não pode ser

subsumida numa categoria afectiva" (Idem, "L'expérience esthétique de Ia nature",

Esthétique et philosophie, t. 1, p. 49).

Revista Filosófica de Coimbra - e.° 12 (1997) pp. 297-313


