CONSTITUICAO DA PROBLEMATICA FILOSOFICA
DE MIKEL DUFRENNE

ANTONIO PEDRO PITA

Mikel Dufrenne publica Phénoménologie de I’expérience esthétique e
La personalité de base no mesmo ano de 1953. Os artigos que faz aparecer
até 1959, em que di a estampa uma obra filosoficamente relevante, La
notion d' “a priori”, ajudam a precisar o sentido filoséfico da sua
investigagdo. De facto, a nogdo de “a priori”, configurada nas péginas
conclusivas da Phénoménologie, é o campo em que a experiéncia estética
d4 a pensar o seu préprio alcance filoséfico. E, todavia, indispensével, o
reexame aprofundado da matriz kantiana para qualquer desenvolvimento
que tematize o cardcter paradigmaético da experi€ncia estética.

Dufrenne aborda o problema da “mentalidade primitiva”. A seus olhos,
ela reveste-se da considerdvel importincia de constituir uma experiéncia
vivida do mundo anédloga a (para ndo dizer co-substancial da) experiéncia
estética. A analogia assenta num ponto: a possibilidade de que alguns
objectos sejam arrancados ao tecido quotidiano e irradiem uma luz que
aclare um aspecto do mundo .

Se a chamada “mentalidade primitiva” conferia esta possibilidade a
todos os objectos ? e se a nossa concepgio de experiéncia estética reserva
tal possibilidade unicamente a alguns objectos (as chamadas “obras de
arte”) — isso resulta unicamente de uma particular distribuigdo dos
homens e das coisas nas cenas da natureza, do saber, da utilidade e do
tempo e da sua organizag@o especifica no paradigma moderno.

O projecto filos6fico de Mikel Dufrenne consiste precisamente em
demonstrar que a nogdo de experiéncia estética, embora tenha ganho forma

! Idem, “La mentalité primitive et Heidegger” in Jalons, Nijhoff, La Haye, 1966,
p. 131.
% Idem, ibidem, p. 131.

Revista Filosdfica de Coimbra —n.° 12 (1997) pp. 297-313



298 Anténio Pedro Pita

relacionada com a nogdo de obra de arte, ndo fica presa, contudo, a esta
correlatividade. Como revela o estudo dessa chamada “mentalidade primi-
tiva”, hd experiéncias de mundo pelas quais se estabelecem com as coisas
relagdes homélogas das que o espectador deve estabelecer com a obra de
arte para nela surge o objecto estético e a abertura de um (novo) mundo
seja possivel.

Finalmente: que a explicitagdo filoséfica de esta profunda consondncia,
que subjaz, transcendendo-as, as diferengas histéricas, requeira um dispo-
sitivo teérico que a filosofia moderna ndo estd em condigdes de, global-
mente, proporcionar, ¢ o motivo por que Dufrenne se vé obrigado a
reconstruir a nogdo kantiana de “a priori” a partir da categoria de inten-
cionalidade, recusando a elaboragao de uma ontologia na exacta medida
em que revitaliza a concepgdo espinosiana de natureza.

Por isso, a desenvolugdo do trabalho teérico de Dufrenne €, ao mesmo
tempo, uma peculiar e progressiva reactualizagdo do espinosismo. Progres-
siva no sentido em que a presencga de Espinosa se faz sentir praticamente
ao longo de toda a obra de Dufrenne mas sob a forma de uma ida cada
vez mais radical ao sentido, e ndo a letra, do seu pensamento. O estabele-
cimento da coeréncia, proporcionada por Espinosa, do campo tedrico
perseguido por Dufrenne realiza-se na nogido de Natureza. Mas pode
ler-se o encontro com a nogdo de Natureza e a especificidade dufrenniana
da sua recep¢do como o momento de um esforgo tedrico cuja radica-
licidade sistemdtica € possibilitada, precisamente, pela reelaboracido da
categoria de “a priori”: “o “a priori” s6 pode ser simultaneamente uma
determinacdo do objecto e uma determinagdo do sujeito porque é uma
propriedade do ser anterior ao mesmo tempo ao sujeito e ao objecto, e que
torna possivel a afinidade do sujeito e do objecto”.

Ao percurso de esta reelaboragdo e ao esclarecimento da sua légica
interna consagramos o presente artigo.

Nos artigos publicados por Mikel Dufrenne entre 1953 e 1959, dese-
nha-se uma problemadtica filoséfica, anunciada pelas obras de 1953 e,
desde entdo, em busca da coeréncia teérica patente em La notion d’ “a
priori” (1959).

A temitica € diversa, muito diferente o seu alcance e a dimensdo
desigual. Todavia, interpretadas as diferencas a partir da sua pos-
teridade, encontramos nesses textos elementos configuradores de uma
problematica, que requer uma dupla reconstrugio conceptual: a elaborag@o
da categoria de “"'a priori” afectivo” e a elaboragdo da categoria de
“poético”.

Consideremos, para ji, os elementos que configuram essa proble-
matica. O primeiro elemento, por muito surpreendente que isso possa

pp. 297-313 Revista Filosdfica de Coimbra — n.? 12 (1997)



Constitui¢do da Problemética Filoséfica de Mikel Dufrenne 299

parecer, ¢ a relativa secundarizagio da questio artistica. Dufrenne consagra
uma recensio a Introduction a l’esthétique de Maurice Nédoncelle (1953).
E € significativo que o ponto de demarcagio seja o das relagdes entre
“representagio” e “expressdo” — sendo certo que a tematizagdo de estas
duas \nogdes é uma das vias por onde a relevancia filoséfica da
consideragdo paradigmdtica da experiéncia estética mais profundamente
pode afirmar-se. Escreve Dufrenne: “parece-nos que, se se admitir sem
reservas a autonomia quase pessoal da obra (ndo afectando o “quase”
sendo o|epiteto “pessoal”, quer dizer o modo de ser e ndo o ser da obra),
néo se dpde de modo algum contestar & obra o direito de recusar o mundo
quotidiano e de exprimir para se afirmar um mundo ou, como diz o autor,
um “cosmos espiritual” absolutamente singular. Ou entdo seria preciso
mostrar iinais explicitamente que a expressio, essa “aura de mistério”, s
é possive‘l pelo desvio da representagido, como a invengédo pela imitagao;
e entdo ainda é preciso sublinhar que a representagdo do real nao € jamais
sendo um meio, € como que uma concessdo aos hédbitos da percepgdo e
nao um fim” 3.

E indiscutivel que o lugar mediador da representagio é importante
para a coeréncia da estética de Dufrenne. Mas a fundamentag@do do cardcter
paradigmdtico da experiéncia estética s6 serd possivel se, para além de
uma relag@o representativa com o mundo, for possivel uma outra relacao,
que, tal como o sentimento da expressdo estética, constitua a captagdo de
uma expressdo do mundo.

E que pode falar-se de uma “experiéncia estética da natureza”. Sob um
ponto de vista muito estritamente met6dico, pode falar-se até por duas
6pticas diferentes: quando procuramos saber que objectos da natureza
podem ser estetizados e porqué e quando procuramos esclarecer a
qualificagdo de “estética” referida a uma determinada experiéncia.
A ligagio entre estas duas acepgdes é evidente, uma vez que s6 é possivel
a experiéncia estética de um objecto estetizdvel. Mas — e € este 0 ponto
central — as obras de arte, precisamente porque ji sdo reconhecidas como
obras de arte, ndo permitem colocar, como problema, a defini¢do do
campo do estetizdvel; e a defini¢do deste campo, precisamente porque
pressupde a formulagdo da pergunta: “o que € obra de arte?”, permite-nos,
no mesmo gesto tedrico, desligar por principio a experiéncia estética de
uma obra de arte e, por isso, deixar de afectar necessariamente o “estético”
4 relagiio com uma obra de arte para a afectar a todo o objecto que exprima

3 M. Dufrenne, “M. Nédoncelle — Introduction a 1'Esthétique. P.U.F., 1953, 124
pages” in Revue Philosophique de la France et de I'Etranger, 1-3 (1954), p. 131.

Revista Filosdfica de Coimbra —n.° 12 (1997) pp. 297-313



300 Anténio Pedro Pita

profundidade. Que a relagdo com uma obra de arte que ndo levanta
problemas as instancias legitimas de legitimagdo pareca colocar-nos
imediatamente no limiar da profundidade, é uma circunstincia que deve
ser esclarecida pela histéria e sociologia da arte. A fenomenologia da
experiéncia estética, como Dufrenne a empreendeu, mostra-nos, porém,
que ndo € s6 pela obra de arte que somos transportados a profundidade.

Assim, o problema de uma experiéncia estética da natureza nao
consiste, simplesmente, em saber sob que condigdes alguns objectos, que
imediatamente ndo reconhecemos como obras de arte porque nao exibem
sinais legitimadores, podem ser considerados obras de arte. Consiste,
principalmente, em identificar objectos que exprimam uma profundidade
que na profundidade de um “sujeito” pode ecoar e, assim, revelando-se,
constituir a revelagdo de uma profundidade que nao pertence ao sujeito
nem ao objecto mas ao mundo que por ela se abre.

O artigo intitulado “L’expérience esthétique de la nature” permite-nos
formular com alguma nitidez todos estes problemas. Mas ndo se trata do
primeiro encontro de Dufrenne com o tema. A consideragio na Phénomé-
nologie, unicamente, das obras de arte legitimadas pelas instincias de
legitimagdo, foi um recurso de método para avancar na explicitag@o tedrica
da prépria nogdo de experiéncia estética. Porém, ja ai Dufrenne afirmava
que “a possibilidade de uma estetizagdo da natureza pde, a uma fenome-
nologia da experiéncia estética, problemas ao mesmo tempo psicolégicos
e cosmoldgicos que se arriscam a ultrapassa-la” e declarava reservar “o
seu estudo para um trabalho ulterior” 4.

O artigo a que neste momento nos reportamos é o primeiro passo de
esse “trabalho ulterior”. Reconhega-se, 2 maneira de proficuo limiar, que
ha objectos “rebeldes a estetizac@o” >. Interessa reter o fundamento da
rebeldia: nao € nem pode ser estetizdvel o “insignificante”, tudo o que é
“pequeno”, por oposi¢ao a grandioso, e “plano”, quais se diz que sdo
planas certas personagens teatrais 5. E também ndo pode ser estetizavel
“o artificial, o caprichoso, o arbitrdrio”, ou, como explicita Dufrenne:
“tudo o que na natureza ndo tem ar natural” 7.

Esta tese pode gerar alguma perplexidade: se o natural € um dos
critérios da estetizagcdo, como podemos considerar que uma obra de arte,
que € um artefacto, seja obra de arte?

4 Idem, Phénoménologie de I'expérience esthétique, 1, p. 8.

5 Idem, “L'expérience esthétique de la nature” in Esthétique et Philosophie, 1. 1,
Klincksieck, Paris, 1967 p. 42.

6 Cf.: Idem, ibidem, p. 43-45.

7 Idem, ibidem, p. 45.

pp. 297-313 Revista Filosdfica de Coimbra —n.® 12 (1997)



Constitui¢ao da Problemdtica Filoséfica de Mikel Dufrenne 301

A argumentagio de Dufrenne, quanto a este tépico, depende de uma
categoria central: a categoria de necessidade. E que, em rigor, s6 h4 arte,
e ndo capricho, quando a obra chamada de arte provém — poderfamos
dizer, nasce: e o verbo ndo é simples alusdo, corresponde a uma coorde-
nada fundamental do pensamento de Dufrenne — da mais intima expressio
vital do artista. Os sinais do trabalho artistico, tudo o que define a obra
como obra ndo nos conduzem a uma subjectividade que exprime uma
vontade: sdo “as marcas de um movimento também ele natural”, “emanam
das profundidades do corpo” #. E incorrecto opér a obra de arte 4 natureza
porque toda a obra de arte é de certo modo natural *: o que se opde ao
natural € o artificial. Mas se procurarmos saber quando é que a
“emanacdo” das profundidades do corpo pode ser considerada estética, o
que € um outro modo de perguntar pela légica interna do natural,
encontramos duas referéncias. Uma, filoséfica: “seja pela maneira como
o gesto criador se propde ou pela maneira como o sensivel se compoe e
se impde, a necessidade é um outro nome da espontaneidade, mas da
espontaneidade de uma natureza que se realiza no seu préprio devir e
atesta desse modo a tinica liberdade que Espinosa reconhece: ‘o poder de
existir e de agir segundo as leis da sua natureza’” '°. A outra referéncia é
estética: “a natureza, se é estética, nao faz mais actos gratuitos que o
artista, mesmo o dangarino, que nao deixa de obedecer a gravidade no
momento em que a desafia” !l

Esta dupla remissdo, muito significativa, enuncia uma tese: a
necessidade é o principio organizador da estetiza¢ao '*: “a natureza é
(...) natural quando exprime a necessidade que a governa, ou antes que
ela é” '3, Como o exemplo da danga exuberantemente evidencia '4, a arte
é uma premedita¢do da necessidade ' e figura por meios humanos a
necessidade natural '6. E certo que a necessidade premeditada pelo artista
ndo é “a necessidade bruta que se manifesta no peso das coisas ou no peso

8 Idem, ibidem, p. 45.

4 Cf.: Idem, ibidem, p. 47.

10 Idem, ibidem, p. 46. Dufrenne cita um passo do Tratado Politico, de Espinosa in
(Euvres, trad. Appuhn, Garnier-Flammarion, 1965, p. 8.

I Idem, ibidem, p. 47.

12 Cf.: Idem, ibidem, p. 46-47.

13 Idem, ibidem, p. 49.

14 Mas poderiamos multiplicar os exemplos ndo tanto com o objectivo de abstrair, a
partir da sua acumulagfo, uma tese geral mas reunir vias de acesso a formulagdo de um
problema.

15 M. Dufrenne, o. c., p. 47.

16 Tdem, ibidem, p. 47.

Revista Filosdfica de Coimbra— n.? 12 (1997) pp. 297-313



302 Anténio Pedro Pita

dos anos: é uma necessidade ja racional que manifesta pelo menos uma
l6gica prépria ao sensivel de que o gosto é juiz” '7; e que € a disténcia
de uma a outra que marca a diferenga entre “o natural” e “o artistico™ '8,
Mas porque a arte inventa uma necessidade € que “o sensivel recebe uma
forma imanente e o objecto estético é A sua maneira natureza” '?,

Mas hd ainda um outro ponto igualmente relevante. No que had pouco
citdimos (“a natureza € (...) natural quando exprime a necessidade que a
governa, ou antes que ela €” 2), distingue-se uma oscilagdo a que importa
dar agora o devido desenvolvimento. A natureza é necessidade; e exprime
a necessidade que é. A expressdo pertence 2 sua prépria esséncia. O que
autoriza Dufrenne a prosseguir neste sentido: “a natureza € (...) natural
quando exprime a necessidade que a governa, ou antes que ela é. E € sob
esta condigdo que ela é expressiva 2!, E o tépico que nos parece relevante:
hd uma implicagdo interna das categorias de necessidade e de
expressividade, a condi¢do da expressividade € a necessidade, ou melhor:
“é a necessidade que é expressiva” 22, Dufrenne conclui: “a expressdo
auténtica ndo € a que procede de uma vontade de exprimir-se, excessi-
vamente zelosa e que falha o objectivo. Também ndo é o que no objecto
faz sinal ao entendimento, convidando-nos a compreender ou a utilizar
esse objecto: um utensilio ndo pode ser estetizado mais do que um objecto
insignificante ou mesquinho. A expressdo verdadeira brota das profundi-
dades do objecto quando estas profundidades voltam a superficie e se
expdem integralmente no sensivel, para despertar no espectador o
sentimento singular de uma qualidade afectiva que ndo pode ser subsumida
numa categoria afectiva” 23, Um comentdrio integral deste passo equiva-
leria a uma exposi¢do global do pensamento de Dufrenne. Nele sublinho,
unicamente, para além da terminologia, o movimento espinosiano do
pensar. Dufrenne desenvolve mesmo, corrigindo-a, a afirmacgido “é a
necessidade que € expressiva”, com esta outra: “exprime-se a si mesma.
O que aparece, na propria ordem do sensivel, denso e pleno, acabado e
imutédvel significa-nos a necessidade” 24.

Um dltimo tépico merece consideragdo. A experiéncia estética — a
experiéncia estética da obra de arte e a experiéncia estética de qualquer

17 Idem, ibidem, p. 47.
18 Idem, ibidem, p. 47.
19 Idem, ibidem, p. 47.
20 Idem, ibidem, p. 49.
21 [dem, ibidem, p. 49.
22 Idem, ibidem, p. 50 (subl. nossos).
23 Idem, ibidem, p. 49.
24 Idem, ibidem, p. 50.

pp. 297-313 Revista Filosdfica de Coimbra —n.e 12 (1997)



Constituigdo da Problemitica Filoséfica de Mikel Dufrenne 303

objecto estetizdvel —, por ser a experiéncia da expressividade da Natureza,
ou melhor, a experiéncia da Natureza como expressividade necessdria,
supbe a presenca do espectador a essa presentificacdo, — e por isso
mesmo, alids, se designa por experiéncia. E neste sentido, refere
Dufrenne, que a finalidade da experiéncia estética — nas duas acepg¢des
ja referidas mas com particular veeméncia para a segunda —, “uma
finalidade sem fim"”, € a de que “a natureza ndao nos traz somente a sua
presenca, ensina-nos que somos presentes a essa presenga. A experiéncia
estética que ela suscita dd-nos uma ligdo de estar no mundo” 2. Por outras
palavras: “a percepgdo estética é a certeza de uma co-naturalidade do
homem com a natureza” 26,

A andlise de um outro artigo de este periodo, “La mentalité primitive
et Heidegger” 27, confirma e desenvolve a matéria do artigo precedente.

Autorizamo-nos a fazer testemunhar este artigo a favor da nossa
hipétese do alargamento da problemdtica dufrenniana da estética a filosofia
a partir da experiéncia estética porque um ponto conclusivo do artigo
anterior — “a percepgdo estética é a certeza de uma co-naturalidade do
homem com a natureza” — é agora reencontrado a partir de uma andlise
da chamada “mentalidade primitiva”.

A chamada “mentalidade primitiva” faz-nos descobrir a realidade
histérica de um ponto decisivo: o de que toda a existéncia se organiza em
torno de um mito, esse “formuldrio de reintegra¢@o”, nas palavras de
Georges Gusdorf 28,

E, alids, a este propésito que uma reflexdo sobre a mentalidade
primitiva se mostra filosoficament esclarecedora. O totemismo, e de um
modo geral as modalidades de participagdo, “exprime ingenuamente esta
indiferenciagio da transcendéncia, quer dizer esta parte que o homem tem
no Ser, se bem que o Ser seja aqui j4 identificado a um ente, mas a um
ente cuja natureza de ente nfo é reconhecida como tal porque ele € terrivel
e prestigioso e que nele irradia a poténcia do Ser. Deste modo, o primitivo
experimenta que ser no mundo & ser em beneficio do Ser” *°.

A fundamental importincia do mito € constituir um convite a
revisitacdo do origindrio, do qual nos sabemos separados embora
simultaneamente, por ele, de certo modo originados. Ponto nuclear, mesmo
— ou principalmente? — na sua aparente contradi¢do. Mas contradi¢ao

25 [dem, ibidem, p. 51.

26 Tdem, ibidem, p. 51.

27 Idem, “La mentalité primitive et Heidegger” in Jalons, p. 127-149.
28 Cit. in; idem, ibidem, por M. Dufrenne, p. 135.

29 Idem, ibidem, p. 142.

Revista Filosdfica de Coimbra —n.° 12 (1997) pp. 297-313



304 Anténio Pedro Pita

sob que perspectiva ? Ao olhar do pensamento técnico, por certo, uma vez
que ai se pressupde a funcionalidade como relagcdo essencial do homem
ao mundo. A redugdo implicita neste pressuposto chamou Marcuse
unidimensionalidade e a recep¢do compreensiva desta andlise vem a
superficie de muitas pdginas de Dufrenne 3 porque é uma das linhas de
fogo com que se desenha o alcance subversivo da sua problemitica '.

Mas o que agora mais importa é reconhecer o modo e o sentido da
denegacio do mito pelo trabalho da racionalidade. Em primeiro lugar, a
peculiaridade da relagdo entre sujeito e objecto. A racionalidade, e em
particular a racionalidade moderna, construiu uma distincia entre sujeito
e objecto; ¢ simultaneamente a sua condigdo de possibilidade teérica e a
sua condig¢do de eficdcia pratica.

Ora, nem como conhecimento nem como ac¢do 0 mito escavou essa
distancia. Pelo contrério: vive precisamente da “secreta afinidade” 32 que
os une. Podemos falar em familiaridade: “esta familiaridade manifesta-se
alids tanto pela extrema acuidade das percepgdes (assim como pela
admirdvel fidelidade da memdria sensivel) como pela humanizagdo da
natureza que a experiéncia da sua proximidade traduz”. Prossegue
Dufrenne: “se o cagador primitivo, como diz Alain, pensa mal e aponta
bem, talvez ndo vise bem sendo porque pensa mal, e talvez ndo pense
assim tdo mal na medida em que ndo pretende edificar um saber objectivo
mas exprimir a sua presenca no mundo e que as coisas e ele sio da mesma
raga; s6 €, aparentemente, impermedvel a experiéncia cientifica porque esta
aberto a uma outra experiéncia” 33, E a polarizagio por outra experiéncia,
irredutivel ao ideal de dominio, que organiza a bipolaridade da consciéncia
(fung@o da imaginag@o/fun¢do do real 3*) na mentalidade mitica segundo
uma diferenga relativamente a racionalidade. E é a especificidade dessa
experiéncia que levou K.-G. Jung a ideia de “a priori” da imaginagdo para
significar as constantes provenientes de uma necessidade alheia ao proce-
dimento indativo.

Para Duirenne, a maior importancia desta nog¢do é mostrar que os “a
priori” da imaginac@o “pertencem a estrutura da subjectividade, e talvez

30 Cf.: M. Dufrenne, “L’art de masse existe-t-il?", Esthétique et philosophie, t. 2, 1976,
p. 310-312; idem, Art et Politique, U.G.E., col. 10/18, p. 153, em cujas pdginas podemos
seguir o rasto de outras obras de Marcuse: Eros et civilisation (cf.: p. 160, 308) e Contre-
-révolution et revolte (cf.: p. 160, 280, 298).

31 A explicitagdo da filosofia politica de Mikel Dufrenne requer consideragdes mais
largas. Reservamo-la para um préximo trabalho.

32 Idem, “La mentalité primitive et Heidegger” in Jalons, p. 129.

33 Idem, ibidem, p. 129.

3 Idem, ibidem, p. 128.

pp. 297-313 Revista Filoséfica de Coimbra —n.? 12 (1997)



Constitui¢do da Problemdtica Filoséfica de Mikel Dufrenne 305

mais exactamente figuram uma das relagdes necessdrias que ligam a
subjectividade ao mundo e constituem o ser no mundo” 3. Isto é: na linha
do que fora escrito na Phénoménologie, a negacdo, ou irrealizagéo, do real
empirico ndo € feita a partir de um trabalho individual da vontade nem
pelo exercicio de uma subjectividade que quer exprimir-se mas pela
reactivagdo e actualizagc@o das possibilidades expressivas desta relacio
originaria.

O mito constitui, por conseguinte, uma experiéncia do originario que
ndo faz sentido menorizar ou pretender superar sem deixar restos. Porque
ha um segundo ponto que interessa sublinhar no trabalho de denegacio
de que é objecto. Precisamente porque entre o sujeito e o objecto ainda
se ndo abriu o espago de afirmagio da modernidade, ainda ndo é possivel
uma organizagdo do espago (do) real segundo critérios de simbolizagao,
ainda ndo hd um critério de evidente distin¢do entre os objectos de
utilidade comum e os objectos simbélicos. Pelo contrdrio: poderiamos
mesmo dizer que todo o objecto é “simbolizdvel”, se o termo fosse perti-
nente; como escreve Dufrenne, “todo o objecto pode ser arrancado do
cinzento do quotidiano, ganhar importéncia, irradiar uma luz que esclarece
todo um aspecto do mundo™ 3.

Entre o individuo e o cosmos, o singular e o universal hd uma corres-
pondéncia profunda, uma homologia essencial que faz com que todas as
diferencas sejam reabsorvidas na circularidade de um mundo sem histéria
e sem diferencgas. Por isso, “o que se exprime no fenémeno da expressido
é qualquer coisa de comum que o mundo diz através dos objectos
diferentes” 7.

O mundo vivido na experiéncia mitica nao conhece a histéria e reserva
ao rito a tarefa essencial do reencontro com o origindrio: “o rito ¢ antes
de mais contacto com o origindrio” ¥, Um contacto de onde o individuo

35 Idem, ibidem, p. 131. O artigo a que nos reportamos, “La mentalité primitive et
Heidegger”, foi publicado em 1954, muito antes, portanto, da sua recolha em Jalons (1966)
e pouco posterior & de Phénoménologie de I'expérience esthétique (1953). Encontramos
nesse artigo um esforgo de fundamentagdo filosdfica que pretende ser fiel 4 importancia
filosofica da experiéncia estética mas reconhece a necessidade, para formular-se, de novas
categorias. E relevante a anotagdo de Dufrenne relativamente aos “a priori” da imaginagao:
“pensamos que convém tomar esta expressdo a letra e tentaremos justificd-la num outro
trabalho” (Idem, ibidem, p. 131, n. 1). Sabemos hoje que o “outro trabalho” foi uma longa
elaboragdo que tem como referéncias centrais La notion d’ “a priori” (1959) e L'inventaire
des “a priori” (1981). O que € dizer: o “outro trabalho” foi o trabalho filosofico de Mikel
Dufrenne.

36 Jdem, ibidem, p. 131.

37 1dem, ibidem, p. 133.

38 Idem, ibidem, p. 129.

Revista Filosdfica de Coimbra—n. 12 (1997) pp. 297-313



306 Anténio Pedro Pita

nada mais pretende extrair sendo a consciéncia de que é uma transcen-
déncia e que € ai, nesse absoluto mais vivido que pensado, que a existéncia
se realiza. O individuo ndo se concebe nem como absoluto nem como
medida das coisas *: exprime o fundamento porque a presencga imediata
ao fundamento, que é uma forma de exprimir a co-substancialidade com
o mundo, € um dos tragos essenciais da sua prépria experiéncia das coisas.

Na sua maior radicalidade, reservamos a nogdo de experiéncia para
a miitua implicagiio do luminoso e do obscuro, que é afinal o que se
exprime nos mais antigos mitos e ritos *°. Exprime-se ai a surpresa pri-
mordial “da consciéncia como abertura sobre o mundo, do mundo como
aberto a uma consciéncia” *'. Dufrenne acrescenta: “é a vida que se
espanta, no homem, com a extraordindria chegada da reflexdo, pela qual
um conhecimento se torna possivel, e de qualquer modo como a iniciativa
do préprio mundo, porquanto, se o homem tem sentidos, as coisas tém
também um sentido” 42,

Pode objectar-se que esta evidéncia, submetida a um longo e profundo
processo de obscurecimento, se desvaneceu e que a possibilidade de
contacto imediato com o origindrio, que foi o préprio vivido do mito,
sobrevive unicamente na rememoragdo nostdlgica de um passado
contraposto a peniria ontolégica do presente e a funcionalizagdo como o
préprio ser do mundo. Sobrevive ai, por certo: “uma certa imagem da
primitividade continua presente em nés e inspira-nos a nostalgia dessa
estetizagdo generalizada”. Mikel Dufrenne prossegue e nesta sequéncia
joga-se uma importante viragem: “dir-se-4 que esta imagem é mitica mas
ndo € uma objecgdo. O mito, tal como a utopia, sdo reacg¢des inevitdveis
e por vezes eficazes ao que acontece no mundo do capitalismo: a redugio
do homem a unidimensionalidade. O pensamento critico que denuncia a
barbdrie ndo pode recusar a ideia do origindrio, portanto de uma amizade
pelo menos possivel do homem com o homem e com o mundo™®.

E dessa relagdo com o origindrio que vive a obra de arte. Portanto,
de cada vez que a experiéncia estética acontece hd um contacto com o
origindrio que fica restabelecido. Ora, o sentimento do objecto estético,
que “é um objecto eminentemente real” 44, é uma apreensio do real, é

3 Cf.: Idem, ibidem, p. 142,

¥ CI.: Idem, “A propos de Pindare” in Esthétique et philosophie, t. 1, p. 16].
4! Idem, ibidem, p. 161.

42 Idem, ibidem, p. 161,

43 1dem, “Le champ de 1'esthétisable”, Esthétique et philosophie, t. 3, Klincksieck,
Paris, 1981, p. 88.

% Idem, Phénoménologie de I'expérience esthétique, 11, p. 631,

pp. 297-313 Revista Filosdfica de Coimbra —n." 12 (1997)



Constituigdo da Problemitica Filoséfica de Mikel Dufrenne 307

saber um sentido do real cuja diferenga com o mundo imediatamente
vivido s6 pode emergir da expressividade do origindrio.

Por conseguinte, essa relagdo com o origindrio ndo é uma possibilidade
realizdvel unicamente pela nostalgia nem uma simples revisitagdo do
passado nem estd presa das possibilidades de uma obra de arte. E indis-
cutivel que o sentimento do objecto estético muda a relagdo dos homens
com o mundo: mas, uma vez que a obra de arte é um objecto do mundo
que para tornar-se objecto estético requer o exercicio da percepgio estética,
podemos dizer que guia ou ensina os percursos indispensdveis ao pleno
exercicio dessa percepc¢do. E possivel alargar o campo do estetizdvel pelo
exercicio aplicado da percepgdo estética a objectos do mundo que ainda
nao foram legitimados como obra de arte. E possivel, finalmente, secun-
darizar a (i)legitimagdo da arte para, a partir das exigéncias gerais da
percep¢do chamada estética, concentrar a atengdo na expressdo da
profgndidade, independentemente dos objectos onde ela ocorra.

E do corpo e do olhar dos homens, antes dos critérios de legitimagdo,
é da profundidade que os homens puderem oferecer a profundidade do
mundo para que ela ecoe que depende o alargamento do campo do
estetizdvel.

Neste sentido,o problema da estetizacao, se €, também, o problema de
saber em que condigdes é que um objecto pode ser considerado obra de
arte, é — diriamos principalmente — o problema da re-construcéo das
nossas relagdes com o mundo, e, por isso, simultaneamente, um problema
politico e gnoseol6gico.

Das implicagdes politicas do pensamento dufrenniano haveremos de
ocupar-nos em préximo trabalho. Trata-se agora de saber porque ¢ que
estamos confrontados com um problema gnoseoldgico: porque estd refeita
a pergunta sobre os estatutos do sujeito do conhecimento, do objecto de
conhecimento e da relagdo de conhecimento — e refeita, como vimos,
elegendo, como paradigma de toda a relagdo de conhecimento, a relagdo
peculiar do espectador com o seu objecto para que o sentimento seja
possivel.

Vale a pena recordar este passo: “o sujeito s6 é capaz de sentimento
se for um sujeito concreto, verdadeiramente humano: primeiro, (...) corpo-
ralmente presente ao objecto; depois, totalmente presente, com todo o seu
passado imanente ao presente da contemplagao, oferecendo ao objecto,
para que ele ressoe nela, toda a sua substincia” 45 E é itil assinalar alguns
momentos nucleares: a) a corporalidade irredutivel do conhecimento;
b) a ideia de que o conhecimento ¢ uma experiéncia que vive da solidarie-

45 1dem, Esthétique et philosophie, t. 1, p. 59.

Revista Filoséfica de Coimbra— n.¢ 12 (1997) pp. 297-313



308 Anténio Pedro Pita

dade intrinseca do presente, do passado e do futuro; c) a transformacao,
melhor diriamos: a transmutacio, do ver no ouvir: a percep¢ao nido € o
exercicio do ver mas a disponibilidade do ouvir; d) a dependéncia, e nido
a autonomia, do sujeito perante o objecto: sé ha sentimento (isto é,
conhecimento %¢) do objecto estético pela voluntdria oferta do sujeito a
manifestagio do sentido do objecto. Sera preciso mostrar que a pertinéncia
em considerar uma fungdo noética do sentimento conduz a que possamos
considerar que o sentimento, mais profundamente do que o pensamento
representativo, exprime um auténtico conhecimento do mundo.

Uma “Breve note sur I’ontologie”, cuja brevidade, alids, ndo € propor-
cional a assinaldvel importincia do texto, esboga a configuragio especifica
da estrutura e das categorias desse discurso de conhecimento *’. A explo-
racdo dos virios sentidos em que se desenvolvem as ontologias na filosofia
contemporinea exprime-se em texto de reconstrugdo analitica de um
percurso historico-especulativo mas que nao € sendo interrogativo quanto
as vias de posterior desenvolvimento embora ndo culmine na formulagéo
de uma tese.

Surpreende o enunciado de uma dificuldade teérica. De certo modo,
pode dizer-se que ai encontramos um ensaio de inteligibilidade do percurso
histérico da ontologia desde que Wolff popularizou a designagdo, como
sinénimo de “filosofia primeira” #8, Importa acrescentar que a Gptica por
que Dufrenne ensaia a sua perspectivacdo da ontologia no dmbito da
filosofia moderna e da filosofia contemporinea é a da oposicdo dela a
antropologia 4. E ndo é menos importante tomar em consideragdo que a
histéria de que Dufrenne quer evidenciar as referéncias axiais ndo € um
processo homogéneo e singular. Pelo contririo: Dufrenne situa-nos perante
duas histdrias da ontologia, ou duas ontologias, consideradas ambas “con-
sequéncias possiveis do cogito cartesiano: ou a renegacdo da subjecti-
vidade pela subjectivacdo do absoluto (Hegel) ou a consagragdo da

46 Cf.: “o sentimento tem uma fungdo noética” (Idem, Phénoménologie de |'expérience
esthétique, 11, p. 472).

47 Idem, “Breve note sur l'ontologie” in Revue de Métaphysique et de Morale,
Outubro-Dezembro de 1954, p. 398-412.

48 Idem, ibidem, p. 398.

49 O “Prefdcio” a Jalons restitui espessura histdrica e existencial a esta polaridade
ontologia/antropologia. Escreve Dufrenne: “A nossa geragdo, em Franga, era mais sensivel
a situagdo histérica — a experiéncia russa e a ascengio do fascismo — que s conquistas
do imperialismo légico. Através de Marx descobriu Hegel, e enquanto Cavailles, solitério,
fazia matemdtica, ela interrogava-se sobre as relagdes da Légica e da Fenomenologia ,
da ontologia e da antropologia” (idem, Jalons, p. 3).

pp. 297-313 Revista Filosdfica de Coimbra —n.? 12 (1997)



Constituigdo da Problemdtica Filoséfica de Mikel Dufrenne 309

subjectividade, mas como transcendental (Husserl)” °. Por outras palavras:
Dufrenne convida a reflectir sobre as consequéncias de um “corte” 3! na
filosofia moderna que separa, por um lado, 0 “movimento de pensamento
que funda a ontologia sobre a recusa da antropologia”, cujo remate €, para
Dufrenne, o pensamento de Heidegger — é em referéncia a Heidegger que
Dufrenne escreve: “a ontologia fundamental desapossa o homem em
beneficio do ser” 2 — e, por outro, 0 movimento, “de que Heidegger estd
no direito de dessolidarizar, que une Descartes, Kant, Husserl e Sartre, ao
longo do qual a afirmagdo do cogito se aprofunda pela revolugdo
coperniciana, depois pela redugdo fenomenolégica™ 33,

Se procurarmos, para além da maior ou menor justeza das interpre-
tacdes, o principio orientador a uma tal demarcagfo, encontramos, mais
profundamente do que a relagio entre a esséncia e a existéncia que
Dufrenne tanto valoriza, o problema da extensdo do dualismo e da sua
(ir)redutibilidade. E exactamente a irredutibilidade do dualismo que
Dufrenne pretende salvaguardar, e ¢ uma legitimidade histérica para a sua
prépria solugdo que procura nesta perspectiva histérica da ontologia.

Torna-se-nos claro, ainda, o duplo gesto tedrico de que depende a
possibilidade de edificagdo de uma filosofia. Fica esclarecido o motivo por
que Espinosa ocupa, no trabalho de explicitagio do seu préprio
pensamento, o lugar aparentemente paradoxal da exemplaridade; é que
Espinosa antecipa Hegel, porque é o precursor radical, nesse acto de
desmesura filoséfica que é o estabelecimento da identidade entre o saber
e o absoluto. Mas “alguma coisa”, no pensamento espinosiano, constitui
um ponto de fuga do ar rarefeito > da ontologia de mediagdo total,
“alguma coisa” resiste 4 redugéio monista do dualismo, “alguma coisa” no
pensamento de Espinosa é exterior e irredutivel a hist6ria que nos leva
de Descartes a Hegel (ou, para Dufrenne, a Heidegger): para Espinosa, tal
como Dufrenne o relé, trata-se do corpo, ou melhor, do pensamento
corporal 55, E por isso que, entre as duas ja referidas consequéncias
possiveis do cogito cartesiano, sublinha Dufrenne, “Espinosa hesita” :
porque nenhuma das duas vias que constituem a heranga cartesiana, a
subjectivagdo do absoluto e a subjectividade transcendental, € susceptivel

30 [dem, ibidem, p. 405.

51 Cf.: Idem, ibidem, p. 409.

52 Idem, Le poétique, P.U.F., Paris, 1963, p. 199.

53 Idem, “Breve note sur 1’ontologie”, p. 409.

34 Cf.: Idem, ibidem, p. 411.

35 Cf.: Idem, “Dieu et I’homme chez Spinoza” in Jalons, p. 42.
36 |dem, “Breve note sur 1’ontologie”, p. 405.

Revista Filosdfica de Coimbra —n.® 12 (1997) pp. 297-313



310 Antonio Pedro Pita

de integrar a nogdo espinosiana de corpo e a de desejo, que lhe é
correlativa, o que implica que a nogdo espinosiana de subjectividade
permaneca impensada e impensével (insusceptivel de prosseguimento) para
qualquer dessas vias. Ora, é curioso que Dufrenne, referindo embora este
tltimo tépico (“podemos interrogar-nos sobre o estatuto da subjectividade
em Espinosa” 37), passe em siléncio o fundamento desta singularidade, por
ele referido em outros textos, que € sem divida a complexa nogdo de
corpo 3. De Espinosa quase poderiamos dizer o que Dufrenne afirma de
Hegel, que joga em dois tabuleiros: a conservagio da aparente clareza do
dualismo e o prestigio do monismo . Em rigor, porém, esta dualidade,
que acaba por ser vencedora na batalha de que Hegel escreve a crénica,
nido é o campo do pensamento de Espinosa.

A virtualidade assim salvaguardada define a singularidade de Espinosa.
E essa heranga que Mikel Dufrenne tentard revitalizar, num contexto
diverso, pelo recurso a fenomenologia husserliana 9. S6 fenomenologia,
e em particular a nogdo de intencionalidade, permite recontextualizar o
sentido da reflexdo espinosiana e tematizar uma relag@o de pertenga que
nao seja mediacdo absoluta. Por isso, falamos acima de um duplo gesto:
€ por um tinico movimento que a mediagdo fenomenolégica (em particular
a categoria de intencionalidade) confere profundo sentido especulativo e
actualidade filoséfica ao encontro de Dufrenne com Espinosa, habilitando
o filésofo de Le Poétique para um didlogo revitalizador, em particular, com
a tradigdo filoséfica moderna e, no seu interior, com Kant.

O monismo ndo € a tltima palavra. Importa prolongar na actualidade
a importancia histérica do dualismo, “que foi para Descartes o meio de
edificar uma ciéncia nova sobre as ruinas da cosmologia medieval, e que
foi para o Kant da revolugao coperniciana o meio de afirmar a autonomia
do saber e da ac¢do moral [e que] se torna para Sartre o meio de
estabelecer a liberdade e a responsabilidade do para-si sobre as ruinas das
filosofias da histéria” 6!. E a afirma¢do de que tltima palavra ndo é o
monismo mas o dualismo, ou a recusa, nas suas palavras, de “um monismo

7 Idem, ibidem, p. 405.

5% A qual Dufrenne atribui, alids, a maior importéncia: “a fenomenologia deve procurar
no corpo as raizes do transcendental” (Idem, Le Poétique, p. 222).

% Idem, “Breve note sur I'ontologic”, p. 410.

8 Cf. Ant6nio Pedro Pita, Mikel Dufrenne. A experiéncia estética como experiéncia
do mundo ou uma ética demonstrada & maneira dos estetas, Dissertagdo de doutoramento,
EL.U.C, Coimbra, 1995, p. 55-136 e 353-389; idem, “Spinoza et la phénoménologie dans
la pensée de Mikel Dufrenne”, artigo de préxima publicagio.

61 Idem, Jalons, p. 3.

pp- 297-313 Revista Filosdfica de Coimbhra—n.® 12 (1997)



Constituigdio da Problemdtica Filos6fica de Mikel Dufrenne 311

que recusasse ao homem ser correlato do mundo” 62, em Dufrenne, é
absolutamente compativel com o projecto de uma reescrita da Etica. Se
a iltima palavra fosse o monismo, desembocariamos numa teologia
tornada impossivel ou numa mistica que preencheria o lugar deixado vago
pela abdicagdo da filosofia 3. Segundo Dufrenne, para ai se encaminham
as ontologias contemporaneas: a de Heidegger ® porque “a analitica do
Dasein é, em Sein und Zeit, a ontologia fundamental” %3 e “esta ontologia
ndo atinge o Ser sendo no mistério da sua relagdo ao Dasein” %: “mas o
proprio Ser, porque ela ndo o identifica com esta relagio como Hegel o
identificava & mediag@o, ela ndo o capta, pretende-se captada por ele. Nada
pode dizer do Ser sendo que o Ser se diz” ¢7.

Paradoxal? O termo € utilizado por Dufrenne: “o paradoxo desta
ontologia pode enunciar-se deste modo: enquanto a ontologia tradicional
reservava os direitos da teologia sem se confundir com ela, a ontologia
moderna usurpa as prerrogativas da teologia ao mesmo tempo que
proclama a morte de Deus. As sucessivas filosofias da imanéncia minaram
a ideia de Deus: Espinosa critica a nogdo de criagao, Hegel faz da religido
um momento do espirito, Heidegger deprecia, pelo menos em certo mo-
mento do seu pensamento, o divino no &ntico: filosoficamente Deus estd
morto. Mas vive na filosofia que o nega: esta filosofia € animada por uma
tal paixdo do absoluto, atestada pelo desejo de ultrapassar o dualismo, que
acaba por encontrar Deus na prépria filosofia” ®. Por outro lado, a trans-
formacdo da fenomenologia em filosofia transcendental, ao arrepio da
intuigdo mais radical de Husserl e da maior fecundidade da categoria de
intencionalidade, define uma situagdo préxima de ineficdcia filoséfica:
“porque a subjectividade transcendental veio, também ela, a reivindicar
os privilégios divinos e o transcendental a fazer figura de transcen-
déncia” 9.

62 Idem, ibidem, p. 16.

63 Idem, “Breve note sur ’ontologie”, p. 412. Por outras palavras: “a ontologia
fundamental desapossa o homem em beneficio do ser” (Idem, Le poétique, p. 199).

64 Heidegger, seja qual for a justeza da leitura de Dufrenne, estd na mira do filésofo
quando reivindica a necessidade de reabilitar a nogdo de belo, “ao mesmo tempo contra
os cépticos que ndo querem comprometer-se pronunciando juizos de valor (...) e contra
os nihilistas, que procuram a verdade da palavra no siléncio e o ciimulo da poesia na
ndo-poesia” (Idem, Le poétique, p. 66, subl. nosso).

65 Idem, ibidem, p. 411.

66 Idem, ibidem, p. 411.

67 Idem, ibidem, p. 411.

&8 Idem, ibidem, p. 411.

6 Idem, ibidem, p. 412.

Revista Filoséfica de Coimbra —n.¢ 12 (1997) pp. 297-313



312 Anténio Pedro Pita

Neste quadro, é pertinente tentar a releitura, que € sempre uma
actualizagdo, do que, no seu limiar, se mantém irredutivel & tradigdo da
subjectivagdo do absoluto a partir de um pensamento que consagra a
subjectividade. Fica assim aberto o campo para o encontro entre as
filosofias de Espinosa e de Kant: sé nesta abertura a co-naturalidade, ou
co-substancialidade, do homem e do mundo — tornada tépico fundamental
desde os primeiros textos de Dufrenne, examinada radicalmente por meio
da tematizag@o da experiéncia estética e ai recuperada para o prossegui-
mento de um trabalho filos6fico — néo serdo momentos de um percurso
que, para conservar o seu sentido teleolégico, aniquila a singularidade em
que eles se ddo a viver e a pensar.

A co-naturalidade, ou co-substancialidade, do homem e do mundo
significam-nos um “a priori”. Mas a doutrina kantiana do “a priori” serd
relativamente iniitil, apesar da ajuda que o processo de constituigio da
doutrina pode constituir 7, porque ndo procuramos as condigdes em geral
que tornam possivel o conhecimento ou, ou que € o mesmo, as condigdes
sob as quais o mundo pode ser conhecido. Mas este afastamento ndo
justifica o abandono da nogdo de “a priori”: “hd um acordo do homem e
do mundo que se realiza no conhecimento (e também no trabalho, mas o
trabalho estd fundado no conhecimento), e que se manifesta menos como
um poder do homem sobre o mundo, ou igualmente numa perspectiva
naturalista como um poder do homem sobre o mundo, que como
familiaridade, co-substancialidade do homem e do mundo; porque este
conhecimento s6 € possivel se o mundo estd aberto ao homem e o homem
aberto ao mundo: esta abertura reciproca, é “a priori” que o exprime; é o
sentido presente e dado a0 mesmo tempo no objecto € no sujeito, assegura
a comunicagdo a0 mesmo tempo que mantém a diferenga” 7',

Mas a manutenc¢io da categoria de “a priori” implica, todavia, a sua
adequagio a novos objectivos. Trata-se agora de estabelecer as “condicdes
sob as quais um mundo pode ser sentido (...) por um sujeito concreto
capaz de estabelecer uma relagdo viva com um mundo” 72. Trata-se, por
outras palavras, de elaborar um “‘a priori’ afectivo” — trabalho que
ocupard Mikel Dufrenne desde La notion d’a priori até L'@il et ’oreille.

70 O que Dufrenne frequentemente reconhece: o trabalho de Kant constitui uma
“ajuda” ou uma “inspiragdo”. Cf.: La notion d' “a priori”, P.U.F. Paris, 1959, p. 68, 69.

7 Idem, ibidem, p. 53-54.

72 Idem, Phénoménologie de ’expérience esthétique, 11, p.539.

pp. 297-313 Revista Filoséfica de Coimbra — n.” 12 (1997)



Constitui¢do da Problemdtica Filoséfica de Mikel Dufrenne 313

CONCLUSAO. — E possivel isolar uma problemética nos artigos
publicados por Mikel Dufrenne entre 1953 e 1959.

Essa problemitica desenvolve-se nos trabalhos seguintes e organiza-
se segundo alguns eixos fundamentais: 1. o universo do estetizdvel ndo é
constituido unicamente pelas obras de arte; pertencem-lhe todos os
objectos que ndo sdo rebeldes a estetizagdo; 2. a necessidade é o principio
organizador da estetizagdo; 3. “estético” nao d351gna o que € ou pode vir
a ser considerado arte mas tudo o que € uma “expressdo verdadeira”, ou
é profundo, no sentido estrito conferido a esta palavra pelo pensamento
de Dufrenne 73; 4. a profundidade, neste sentido, evidencia a co-natura-
lidade do homem e do mundo cuja existéncia histérica, realidade concreta
e dimensdo vivida sdo testemunhadas pelo estudo da chamada “menta-
lidade primitiva”; 5. a tematizagdo filoséfica dessa co-naturalidade do
homem e da natureza implica a reconsideragio da categoria de experiéncia,
a partir da nog¢do de intencionalidade; 6. o principio activo de esta
reconsideragdo é uma releitura das categorias fundamentais do pensamento
de Espinosa, ou melhor: a ponderagio das possibilidades que ele encerra
para remeditar a historia da filosofia posterior. De este modo, a actuali-
zacdo de Espinosa ndo fica presa do monismo ontolégico mas restabelece,
em fidelidade ao paradigma da experiéncia estética, a irredutivel
importincia do “sujeito” e do “objecto” na presentificagdo do que ndo é
nem soberania constituinte de um nem independéncia absoluta de outro.
A recusa de redugdo do dualismo a qualquer monismo é um ponto central
da argumentagio filoséfica de Dufrenne: é, a um tempo, a recusa do
idealismo e a fidelidade a licdo da experi€ncia estética porque € a
expressdo filoséfica de um fundamento da filosofia de Dufrenne, segundo
o qual uma posigio filoséfica ndo idealista s6 podera estabelecer-se a partir
de uma fenomenologia da experiéncia estética e da sua critica.

A elaboragido da categoria de “a priori afectivo” — requerida simulta-
neamente por uma fenomenologia da experiéncia estética e por uma
filosofia fiel a licdo da experiéncia estética — responde, portanto, ao
designio de permanecer sob a égide de Espinosa sem resolver o dualismo
em qualquer monismo. E o campo teérico propicio a deslocagdo da
problemitica estética para a problemética filoséfica.

73 Recordemos: “a expressdo verdadeira brota das profundidades do objecto quando
estas profundidades voltam A superficie e se expdem integralmente no sensivel, para
despertar no espectador o sentimento singular de uma qualidade afectiva que nao pode ser
subsumida numa categoria afectiva” (Idem, “L'expérience esthétique de la nature”,
Esthétique et philosophie, t. 1, p. 49).

Revista Filoséfica de Coimbra — n.® 12 (1997) pp. 297-313



