
pp. 7-24Revista Filosófica de Coimbra — n.o 45 (2013)

EXPEAUSITION’S*1 
La pensée du corps ou la passion d’une «peau d’écriture»

chez Jean‑Luc Nancy

FERNANDA BERNARDO2

Sumário: Expeausition’s tenta salientar a singularidade do pensamento do cor-
po de Jean‑Luc Nancy entre as ideologias e as filosofias do corpo ou do dito «corpo 
próprio», tentando dar conta da contra‑assinatura nancyana da herança ocidental do 
«hoc est enim corpus meum» e do Princípio de (des)Razão que magnetiza o registo 
sacrificial desta herança – expeausition’s é, no fundo, uma aproximação a dois tem-
pos do «hoc est enim corpus meum» [«isto é o meu corpo»] Nancy‑assinado: num 
primeiro tempo, salienta‑se que, para Nancy, pensar é (já) sempre pensar/pesar/
tocar/ex‑crever o corpo a corpo perdido;  num segundo tempo dá‑se conta da «ex
‑pelecisão» propriamente dita do corpo segundo Nancy na sua condição de «ser
‑exposto do ser» contra as filosofias e as «ideologias do “corpo” mais robustas, quer 
dizer, mais grosseiras (género “pensamento musculado”, ou “pensamento sagrado

*  Jouant sur l’homophonie (ex‑po‑sition/ex‑peau‑sition), «Expeausition» est «un» mot 
[plus d’un, en vérité!] de l’idiome philosophique de Jean‑Luc Nancy (in Corpus, Métailié, 
Paris, 1992, p. 31‑ 34) et un exemple de la manière dont Nancy touche à la langue en la 
faisant «dar à língua» [«donner à la langue»]. Un exemple qui donne également à résonner 
la condition quasi‑hyper‑transcendantale‑ontologique qui dicte et aimante sa pensée (du 
sens/sang) corps: l’ex‑peau‑sition est la signature nancyenne du corps: «Corps exposé: ce 
n’est pas la mise en vue de ce qui, tout d’abord, eût été caché, renfermé. Ici, l’exposition 
est l’être même, et cela se dit: l’exister. Expeausition: signature à même la peau, comme la 
peau de l’être. L’existence en son propre tatouage.», J‑L Nancy, Le sens du monde, p. 98.

1  Texto para uma sessão do Seminário Une Ontologie des Corps (à fleur de peau) 
‑ Autour de Jean‑Luc Nancy [s/d Pierre‑Philippe Jandin) in Collège International de 
Philosophie, Paris – 9 de Janeiro de 2013], cujo dizer em grande parte se substantivou e 
como que se justificou pela posterior inserção de notas de rodapé.

2  Professora de Filosofia Contemporânea na Faculdade de Letras da Universidade 
de Coimbra (trabalhando privilegiadamente nas áreas da Meta‑ética (E. Levinas) e da 
Desconstrução (J. Derrida e Jean‑Luc Nancy)) e tradutora de M. Blanchot, E. Levinas, J. 
Derrida e J‑L. Nancy: fernandabern@gmail.com



8

Revista Filosófica de Coimbra — n.o 45 (2013)pp. 7-24

Fernanda Bernardo 

‑coração”», no dizer de Nancy «o fascismo vitalo‑espiritualista – sem dúvida com o 
seu real e secreto horror dos corpos).» 

Palavras‑Chave: Jean‑Luc Nancy, pensar, pesar, tocar, ex‑critura, ex‑pelecisão, 
corpo.

Résumé: Expeausition’s essaie de relever la singularité de la pensée du corps 
de Jean‑Luc Nancy parmi les idéologies et les philosophies du «corps» ou dudit 
«corps propre», en essayant de remarquer par là la contre‑signature nancyenne de 
l’héritage occidental du «hoc est enim corpus meum» et du Principe de (dé)Raison 
qui aimante le registre sacrificiel d’un tel héritage – expeausition’s n’est finalement 
que l’approche à deux temps du «hoc est enim corpus meum» [«ceci est mon corps»] 
signé‑Nancy: dans le premier temps, on remarque que, chez Nancy, penser, c’est 
toujours (déjà) penser/peser/toucher/ex‑crire le corps à corps‑perdu; dans le deuxiè-
me moment, contre les philosophies et les «idéologies du «corps» les plus robustes, 
c’est‑à‑dire les plus grossières (le genre «pensée musclée», ou «pensée sacré‑cœur», 
dans le dire de Nancy «le fascisme vitalo‑spiritualiste – avec, sans doute, sa réelle et 
secrète horreur des corps)», on expose «l’ex‑peausition» même du corps chez Nancy 
dans sa condition de «l’être‑exposé de l’être».

Mots Clés: Jean‑Luc Nancy, pensée, pesé, toucher, ex‑criture, ex‑peausition, 
corps.

§ 1. Penser/Toucher/Écrire «le» corps ou la passion nancyenne d’une 
peau d’écriture – ceci est corpus ego

«Le temps vient en effet d’écrire et de penser ce corps»
Jean‑Luc Nancy3    

«La nudité de l’écriture est la nudité de l’existence.»
Jean‑Luc Nancy4      

«Le corps est un lieu. Je suis partout où est mon corps.
Mon corps est dans mes écrits. Une écriture, une 

pensée, c’est un corps. […] Le corps est un dehors.»
Jean‑Luc Nancy5 

3  Jean‑Luc Nancy, Corpus, Éditions Métailié, Paris, 1992, p. 14 – désormais: Corpus.    
4  Jean‑Luc Nancy, Une Pensée Finie, Galilée, Paris, 1990, p. 63 – désormais: Une 

Pensée Finie.
5  Jean‑Luc Nancy in entretien avec Juliette Cerf (le 14/17/2012) «Jean‑Luc Nancy 

– penseur du corps, des sens et des arts» in Télérama nº 3261.



9Expeausition’s

pp. 7-24Revista Filosófica de Coimbra — n.o 45 (2013)

«Toucher à soi, être touché à même soi, hors de soi,
sans rien qui s’approprie. 

C’est l’écriture, et l’amour, et le sens»
Jean‑Luc Nancy6

«Le corps: voilà comment nous l’avons inventé. Qui d’autre au monde 
le connaît?»7

«Le corps: voilà comment nous l’avons inventé», c’est ici, pour (ne 
pas) commencer, pour déjà commencer à ne pas commencer une citation de 
Corpus (1992) de Jean‑Luc Nancy, le livre que Jacques Derrida tient par le 
«Peri Psykhès de notre temps»8 et qui, tout en mettant en place et en jeu une 
pensée inouïe post‑ et non aristotélicienne du toucher9 [qui nous rappelle 
à son intouchabilité, à l’intouchabilité du toucher, nous enjoignant par là à 
l’impossible, à l’impossible du sens ou à l’impossible à même le sens], met 
du coup aussitôt en scène et en œuvre une pensée et une écriture ou (dans le 
lexique de l’idiome philosophique de Nancy) une ex‑criture10 du corps11, du 
corps pensant de la pensée ou dudit «corps propre»12 dans «l’éloignement 
infini qui [pourtant chaque fois] le fait nôtre»13, le fait «nous», et donc dans 
la pulsion, la pulsation ou la passion, non moins originaire et in‑finie, de son 
ex‑position/ex‑peausition et de son ex‑appropriation:  une ex‑appropriation 
d’origine qui, remarquons‑le aussi, tout en étant ce que Jean‑Luc Nancy 

6  Jean‑Luc Nancy, Une Pensée Finie, p. 293.
7  Jean‑Luc Nancy, Corpus, p. 8.
8  Jacques Derrida, Le Toucher, Jean‑Luc Nancy, Galilée, Paris, 2000, p. 79 – 

désormais: Le Toucher.
9  «le toucher est le sens en tant que seuil, […] Le toucher est le clair/obscure de 

tous les sens, et du sens, absolument.», J.‑L. Nancy, Le Sens du Monde, Galilée, Paris, 
1993, 132.

10  Pour le mot «excrit» ou «excription» chez Nancy, cf. «L’excrit» in Une pensée 
finie, p. 55‑64: «ce renversement du sens à l’obscurité de sa source d’écriture, je le dis l’ 
excrit.», op. cit., p. 55. Et à la page 208: «L’“excription” signifie que le nom de la chose, 
en s’inscrivant, inscrit sa propriété de nom hors de lui‑même, dans un dehors que seul il 
montre, mais où, le montrant, il montre cette propre extériorité à soi qui fait sa propriété 
de nom.»

11  «L’excription de notre corps, voilà par où il faut d’abord passer. Son inscription
‑dehors, sa mise hors‑texte comme le plus propre mouvement de son texte: le texte même 
abandonné, laissé sur sa limite.», Jean‑Luc Nancy, Corpus, p. 14.

12  Et dudit “corps propre”, parce que, tel que Nancy le dit, «[…] il n’y a pas de 
“corps propre”, c’est une reconstruction.», ibid, p. 28: «il n’y a pas “le” corps, il n’y a 
pas “le” toucher, il n’y a pas “la” res extensa. Il y a qu’il y a: création du monde, techné 
des corps, pesée sans limites du sens, corpus topographique, géographique, géographie 
des ectopies multipliées – et pas d’u‑topie.», ibid, p. 104.

13  Ibid.



10

Revista Filosófica de Coimbra — n.o 45 (2013)pp. 7-24

Fernanda Bernardo 

avoue14 philosophiquement l’intéresser, présuppose et implique aussitôt la 
prise en compte de la techné ou de ce qu’il nomme l’écotechnie du corps15, 
c’est‑à‑dire la supplémentarité ou la survivance technique du corps dès le 
seuil de sa venue à soi et/ou au monde, de la sorte ainsi singulièrement et 
originairement prothétisé, greffé, hétéro‑affecté, bref ex‑posé/ex‑peausé et 
ex‑approprié bien malgré lui  depuis sa naissance – l’écotechnie faisant, je le 
remarque de la remarque même de Jacques Derrida16 dans Le Toucher, Jean
‑Luc Nancy (2000), la singularité et la juste intempestivité de la pensée du 
corps de Nancy (de même que de sa pensée de la nature17) parmi les pensées 
et les philosophies modernes du corps ou dudit «corps propre».

Et peut‑être devrais‑je aussitôt ajouter et préciser que, non seulement 
cette œuvre de 1992, que je viens de citer en guise d’incipit – Corpus –, se 
trouve être, et manifestement non sans compulsion et acharnement18, ni sans 

14  Lors d’un «Dialogue entre Jacques Derrida, Philippe Lacoue‑Labarthe et Jean
‑Luc Nancy», le 9 juin 2004, au Département de Philosophie de l’Université Marc Bloch, 
Jean‑Luc Nancy avouait que «la propriation» dans «l’exappropriation» même était au 
fond tout ce qui l’importait: «[…] dans l’“exappropriation”, j’ai souvent, le plus souvent, 
l’impression qu’on y entend uniquement accentué le ex‑; comme si c’était un doublet, de 
“expropriation”. Mais puisque tu [Jacques Derrida] as fabriqué le mot “exappropriation”, 
c’est bien que ce n’est pas seulement à l’ expropriation que tu penses, mais aussi à la 
propriation. […] C’est au fond tout ce qui m’importe.», Jean‑Luc Nancy, op. cit. in Rue 
Descartes, 52, PUF, Paris, 2004, p. 93.

15  « “La «création” est  la techné des corps.  Notre monde crée le grand nombre 
des corps, il se crée en tant que monde des corps […] Notre monde est le monde de la 
“technique”, le monde dont le cosmos, la nature, les dieux, le système complet dans sa 
jointure intime s’expose comme “technique”: monde d’une écotechnie.», Jean‑Luc Nancy, 
«Techné des corps» in Corpus, p. 77‑81.

Voir aussi «Note sur le terne ‘‘biopolitique’’» in La Création du Monde ou la Mon‑
dialisation (Galilée, Paris, 2002, p. 137‑143.)

16  Cf. J. Derrida, Le Toucher, p. 70, 250‑252, 292.
17  «[…] toute la “philosophie de la nature” est à refaire, si la “nature” doit être pensée 

comme l’exposition des corps)», J.‑L. Nancy, Corpus, p. 34. Remarquant l’indissociabilité  
de la technique dans la constitution du corps et dans la recréation de la nature, Nancy écrit 
dans L’Intrus (Galilée, Paris, 2000, p. 44): «L’homme recommence à passer infiniment 
l’homme […] Il devient ce qu’il est: le plus terrifiant et troublant technicien, comme 
Sophocle l’a désigné depuis plusieurs siècles, celui qui dénature et refait la nature, qui 
recrée la création, qui la ressort de rien et qui, peut‑être, la reconduit à rien.»

18  Cet acharnement – qui essaye de toucher le poids du corps, le poids qu’est le corps 
– se révèle notamment dans la série ouverte de termes par lesquels Nancy essaie d’écrire 
le «corpus du tact: effleurer, frôler, presser, enfoncer, serrer, lisser, gratter, frotter, caresser, 
palper, tâter, pétrir, masser, enlacer, éteindre, frapper, pincer, mordre, sucer, mouiller, tenir, 
lâcher, lécher, branler, regarder, écouter, flairer, goûter, éviter, baiser, bercer, balancer, 
porter, peser…», ibid, p. 83.



11Expeausition’s

pp. 7-24Revista Filosófica de Coimbra — n.o 45 (2013)

ironie ni angoisse ni joie19 de la part de Nancy, toute aimantée par une hanti-
se du corps, du «se‑sentir» ou «se‑toucher‑corps», du comment bien penser 
ou bien toucher au corps, mais qu’en vérité cette même hantise (celle de pen-
ser = de peser = de toucher = d’ex‑crire «le» corps à «corps perdu», singu-
lièrement et autrement perdu) fraye et traverse tout le corpus‑opus nancyen, 
puisque chez lui penser, c’est toujours penser «le» corps20, et, penser ou 
peser ou toucher au corps, le corps, ou plutôt se‑toucher‑corps, cela «arrive 
tout le temps dans l’écriture»21, par l’écriture, qui pourtant jamais n’écrit 
sur «le» corps ou du corps, de la corporéité, des sensations, des images, des 
aperceptions, des représentations ou des signes du corps, tel que Nancy le 
souligne dans Corpus22, mais à même le corps, mais au corps23 et le corps 
même: «le» corps, «le» corps perdu, singulièrement perdu ou en perdition 
étant la passion même de l’écriture qui, par essence ou par condition, ne peut 
que le perdre dès qu’elle le touche et l’écrit/l’ex‑crit. 

«L’écriture» (dont Jean‑Luc Nancy rappelle – toujours encore dans Cor‑
pus ‑  qu’elle est un mot terriblement trompeur, puisqu’elle n’est surtout 
pas (chez lui) la monstration, la démonstration, la représentation, la figure 
ou l’archive d’une signification) [«l’écriture» donc, disais‑je] n’étant jamais 
chez Jean‑Luc Nancy qu’«un geste pour toucher au sens»24/sang, pour le 
laisser venir, un geste pour, plus précisément, chaque fois «se sentir» ou «se 
toucher» en touchant par là au rapport entre le sens et le sang25 [Nancy jouant 
sur l’homophonie «sens»/«sang», «sans» et «l’infini du ‘100’»], c’est‑à‑dire 
depuis la limite à la limite même26, à la provocation et au défi de la limite 
même, là où l’écriture a son lieu: un geste d’adresse27, d’envoi ou de renvoi, 
qui s’adresse toujours déjà (nécessairement) depuis un corps au corps, tel que 
Nancy le remarque, depuis le corps que le penseur‑écrivain‑philosophe n’est 
pas, et n’a pas non plus à soi, à son propre corps ou à celui d’un(e) tout(e) 
autre, à «l’incorporel intouchable» de son propre corps ou d’un autre corps 

19  Cf. ibid, p. 49.
20  «Qu’appelle‑t‑on penser [question heideggerienne par excellence], si penser c’est 

penser le corps?», ibid, p. 18.
21  Ibid, p. 13.
22  Ibid, p. 12.
23  «Écrivez aux corps (que fait d’autre l’écrivain?)», ibid, p. 20.
24  Ibid, p. 19.
25  «Les ouvertures du sang sont identiquement celles du sens. Hoc est enim: ici a lieu 

l’identité même du monde, l’identité absolue de ce qui ne fait pas corps‑de‑sens, de ce qui 
s’étale comme le corpus “sang”/“sens”/“sans”/“100” (= l’in‑fini du corpus).», ibid, p. 92.

26  Ibid, p. 18‑19.
27  «Écrire s’adresse ainsi. Écrire est la pensée adressée, envoyé au corps, c’est‑à‑dire 

à ce qui l’écarte, à ce qui l’étrange.», ibid, p. 19.



12

Revista Filosófica de Coimbra — n.o 45 (2013)pp. 7-24

Fernanda Bernardo 

singulier, comme à l’étranger le plus étranger ou comme au dehors absolu28, 
le plus ab‑solu au sens de détaché et de posé‑à‑part à part soi –  façon [de 
ma part] de suggérer également d’entrée de jeu que, chez Nancy, ce n’est pas 
non plus «le» corps d’un(e) tel(le), de quelqu’un, d’un «sujet», d’un homme, 
d’un «autos» ou d’un «ego» (constitué ou egocratique) qui pense, qui se 
touche en pensant ou en se pensant, c’est plutôt (et plus tôt aussi, car il y va 
justement du temps, de la venue espaçante ou spacieuse du temps, de son 
espacement) le corps même d’un vivant, voire d’un sur‑vivant ou d’un mortel 
(cela revient au même chez Nancy29 en décelant par là sa contre‑signature 
du Sein‑zum‑Tode de Heidegger: pour Nancy l’existence n’est pas «pour» la 
mort, comme Heidegger le postule, tout autrement, «la mort», «l’espacement 
mortel du corps» étant plutôt le corps même de l’existence30 ex‑crite), chez 
Nancy c’est plutôt le corps même d’un vivant ou d’un survivant, disais‑je, 
qui pense, qui déjà pense et se pense ou se touche en autre ou en dehors ab‑
solu31, absolument tout proche pourtant (Unheimlich, dirait‑on), venant ainsi 
(ainsi, c’est‑à‑dire à corps perdu) in‑finiment à soi et/ou au monde et comme 
s’identifiant32 dans une expérience in‑finie de  non‑identité à soi  – l’ex‑peau
‑sition même! L’ex‑appropriation même! L’ex‑cription même! C’est‑à‑dire 
la passion nancyenne «d’une peau d’écriture»33. En effet, la passion du sens 
de Nancy, chez Nancy et selon Nancy34, sa passion du sens ou du toucher, 
du juste toucher au sens, n’est que sa passion et de l’écriture et de soi, de 
soi‑même comme un autre, dans l’in‑fini (l’infiniment fini) de sa passion de 
bien toucher à la langue – de bien toucher à la langue de l’autre qui, dans sa 

28  «Avant la greffe, avant même que je sache que mon cœur était malade, j’ai été 
invité à parler du corps dans un colloque aux Etats‑Unis. J’ai envoyé un texte que je 
trouvais raté. Je faisais du corps un objet, alors qu’il faut justement arriver à parler depuis 
lui, ce que j’ai tenté de faire dans Corpus, livre qui m’a été commandé en 1990 quand 
je savais qu’il faudrait me greffer. Je l’ai écrit avant et après la greffe. Le corps est un 
lieu. Je suis partout où est mon corps. Mon corps est dans mes écrits. Une écriture, une 
pensée, c’est un corps. […] Le corps est un dehors. La greffe m’a ouvert à ce dehors,», 
Jean‑Luc Nancy entretien «Jean‑Luc Nancy – penseur du corps, des sens et des arts» 
www.telerama.fr/idees.

29  «Toute sa vie, le corps est aussi un corps mort, le corps d’un mort, de ce mort 
que je suis vivant.», ibid, p. 17.

30  Cf. ibid.
31  «On ne peut pas parler du corps sans en parler comme d’un autre, un autre 

indéfiniment autre, indéfiniment dehors.», Jean‑Luc Nancy, «De l’âme» in Corpus (2006), 
p. 128.

32  Ibid, p. 92.
33  Jean‑Luc Nancy, Une Pensée Finie, p. 293.
34  Pour la question du sens ou de notre condition d’être exposés à l’abandon du sens 

qui, quand à lui, est toujours à l’abandon, cf. Jean‑Luc Nancy, Le Sens du Monde, p. 11‑12.



13Expeausition’s

pp. 7-24Revista Filosófica de Coimbra — n.o 45 (2013)

bien singulière précédence, se trouve être le corps étranger de notre propre 
étrangeté. Mais, remarquons‑le aussi, de bien toucher à la langue de l’autre 
au sens de venue de l’autre, comme la venue même de l’autre comme autre 
– le génitif (de) ne signifiant pas ici tant la propriété que la provenance, tel 
que Jacques Derrida le remarque dans Le Monolinguisme de l’Autre35, no-
tamment. Or, comme Jacques Derrida – et d’ailleurs comme Jean‑Luc le dit 
lui‑même au sujet de Derrida (dans «Sens Elliptique»36) –, Jean‑Luc Nancy 
n’aura pas censé d’inscrire la présence du corps étranger ou du corps perdu 
sur la limite du langage – sur «ce corps étranger qui est le corps de notre 
étrangeté»37. C’est dire que chez Nancy [de même que chez Levinas38 et 
Derrida39] «le» corps ou ledit sujet incarné n’est pas, n’est absolument pas 
un concept biologique – la nature ou le biologique étant lui‑même chez‑lui 
d’avance soumis et d’avance exposé nu (ex‑peau‑sé) au langage, à la précé-
dence du langage qui d’avance le circoncise, le cicatrise et le tatoue dans le 
geste même de son ex‑appropriation in‑finie en mettant à nu et en scène sa 
passivité et sa susceptibilité absolues. Sa susceptibilité de peau nue toute 
exposée, «pliée, repliée, dépliée, multipliée, invaginée, exogastrulée, orifi-

35  Jacques Derrida, Le Monolinguisme de l’Autre, Galilée, Paris, 1996, p. 127.
36  Jean‑Luc Nancy, «Sens Elliptique» in Une Pensée Finie, p. 294‑295.
37  Ibid, p. 295.
38  Levinas parlera, lui aussi, d’un sujet «mal dans sa peau» pour dire la passivité 

extrême d’un sujet incarné exposé à la maladie, à la souffrance, à la mort, pour qui le 
corps n’est que la condition même du pour‑l’autre et du porter l’autre, voire la substitution 
à l’autre qui caractérise l’incondition du sujet éthique au temps d’ Autrement qu’être ou 
au‑delà de l’essence (1974). En effet, chez Levinas la «récurrence» ne décrit que la scène 
où un sujet a l’autre «dans sa peau» ou «sous sa peau» – sans l’aliéner, l’autre se trouve 
être sa peau même ou son cœur: «Récurrence qui est “incarnation’’ et où le corps par lequel 
le donner est possible rend autre sans aliéner, car cet autre est le cœur – et la bonté – du 
même, l’inspiration ou le psychisme même de l’âme.» (Autrement qu’être ou au‑delà de 
l’Essence, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht/Boston/London, 1988, p. 139.)

39  Que l’expérience de l’identification (dite subjective), en tant qu’expérience in‑finie 
de non‑identité  à soi, par le biais de l’ex‑appropriation (elle aussi in‑finie) de la langue (de 
l’autre) passe, elle aussi, par le corps, qu’elle circoncise, Derrida le rappelle partout dans 
son œuvre – je ne rappellerai ici qu’un de ses moments: c’est dans Schibboleth (Galilée, 
Paris, 1986, p. 44‑45) lorsque Derrida évoque l’épisode où les Ephraïmites, vaincus qu’ils 
l’avaient été par l’armée de Jephtah, étaient  demandés, en passant la rivière par laquelle 
ils pourraient s’enfouir, de dire Schibboleth – or, ils étaient connus pour leur incapacité à 
prononcer correctement le schi de schibboleth: ils disaient sibboleth et, sur cette frontière 
invisible entre schi et si, ils se dénonçaient à la sentinelle – ils dénonçaient leur différence 
en se rendant indifférents à la différence diacritique entre schi et si. Ce qui, outre le fait 
que la parole circoncise donne accès à l’alliance, à la communauté, au partage de la langue 
dans la langue, montre que notre ex‑appropriation de la langue circoncise autant la langue 
que le corps dudit sujet parlant. 



14

Revista Filosófica de Coimbra — n.o 45 (2013)pp. 7-24

Fernanda Bernardo 

cée, évasive, invasive, tendue, relâchée, sidérée, liée, déliée.»40, écrit Nancy. 
Écoutons‑le nous le dire encore – d’abord dans Une Pensée Finie (1990), 
ensuite dans Corpus (1992):

«[…] [le sens] est la passion d’une peau d’écriture. Il s’écrit sans cesse à 
même la peau, corps à corps, à corps perdu. […] Écriture épidermique, mimique 
des mouvements, des contorsions, des altérations d’une peau de sens tendue et 
perforée, intacte et performée, mimique de l’écriture qui n’imite rien, aucun 
sens qui lui soit donné. On écrit toujours éperdu d’une souveraine, sublime Mi-
mésis du Sens, et de son Style inimitable, on écrit toujours mimant les gesticu-
lations, les danses de l’insensé, à corps perdu.»41

Et dans Corpus:

«C’est depuis les corps que nous avons, à nous, les corps comme nos étran-
gers. Rien à voir avec dualismes, monismes ou phénoménologies du corps. Le 
corps n’est ni substance, ni phénomène, ni chair, ni signification. Mais l’être
‑excrit.

(Si j’écris, je fais des effets de sens – je place tête, ventre et queue – et je 
m’écarte donc des corps. Mais justement: il faut ça, il faut une mesure infinie, 
toujours retracée de cet écart. L’excription passe par l’écriture – et certainement 
pas par des extases de la chair ou du sens. Il faut donc écrire, depuis ce corps que 
nous n’avons pas, et que nous ne sommes pas non plus: mais où l’être est excrit.

– Si j’écris, cette main étrangère est déjà glissée dans ma main qui écrit.)»42

La pensée nancyenne du corps relevant singulièrement tout autant les 
dualismes de «l’âme» et du «corps» (à Descartes) que les monismes qui les 
unifient, de même qu’elle relève les significations et les symboliques cultu-
relles ou psychanalytiques du corps, tout autant que les philosophies (phéno-
ménologies) du «corps‑propre» et les onto‑théo‑idéologies de l’immédiateté 
et l’indivisibilité du toucher charnel ou spirituel43, il n’y a donc plus chez 
Nancy un corps, un corps soi‑disant propre qui réfléchirait, exprimerait ou 
exposerait une âme, une intériorité, une spiritualité ou bien une pensée, «le» 

40  Jean‑Luc Nancy, Corpus, p. 16.
41  Jean‑Luc Nancy, Une Pensée Finie, p. 293‑294.
42  Jean‑Luc Nancy, Corpus, p. 20.
43  «Mais il ne faut donc pas faire au “toucher” un crédit trop simple, et surtout pas 

croire qu’on viendrait à toucher le sens de “toucher” en tant qu’il fait limite au(x) sens. 
C’est une tendance assez ordinaire des idéologies du “corps” les plus robustes, c’est‑à‑dire 
les plus grossières (le genre “pensée musclée”, ou “pensée sacré‑cœur”, le fascisme vitalo
‑spiritualiste – avec, sans doute, sa réelle et secrète horreur des corps).», ibid, p. 40‑41.



15Expeausition’s

pp. 7-24Revista Filosófica de Coimbra — n.o 45 (2013)

corps étant lui‑même cette animation ou cette pensée en différence44: «le» 
corps n’est plus tenu par un ensemble de muscles ou par une chair, ni même, 
s’agissant de Nancy, par une peau en tant que simple surface protectrice 
recouvrant un organisme. Non, pas du tout. Chez Nancy, «le» corps n’est 
que la pensée ou45 l’écriture adressée saisie comme en situation, comme 
en location, c’est‑à‑dire, et dans le dire même de Nancy à l’allure très spi-
nozienne, «le» corps n’est que l’ «étendue […] de l’âme»46, «l’étendue de 
psyché»47, voire «l’âme qui se sent corps»48 ou bien, et encore et autrement 
dit, «le» corps n’est finalement que «la pensée‑en‑corps»49, «la pensée que le 
corps est lui‑même»50: chez Nancy, «le» corps n’est que «l’‘ici‑maintenant’» 
de l’être à: de l’être‑à‑soi, à l’autre, au‑monde [approche, rapport, pulsion, 
passion, passage, élan, tension, transe, direction, adresse, ouverture (abso-
lue51), désir, ex‑appropriation, touche, accès, envoi, renvoi, ex‑peausition, 

44  «Corps veut dire très exactement l’âme qui se sent corps, […] le dedans qui se 
sent dehors.», ibid, p. 121‑122. Et De l’Âme (p. 113) réitère: «L’âme […] ne représente 
pas autre chose que le corps, mais bien plutôt le corps hors de soi, ou cet autre que le 
corps est pour lui‑même et en lui‑même, par structure.»

45  Dans un entretien avec Juliette Cerf intitulé «Jean‑Luc Nancy, penseur du corps, 
des sens et des arts» (Télérama nº 3261), Jean‑Luc Nancy d’avouer: «Le corps est un 
lieu. Je suis partout où est mon corps. Mon corps est dans mes écrits. Une écriture, une  
pensée, c’est un corps. […] Le corps est un dehors.»

46  Corpus, p. 100.
47  Ibid, p. 104.
48  Ibid, p. 121.
49  Ibid, p. 100.
50  Ibid, p. 101.
51  Il faudra pourtant bien remarquer la radicalité du registre hyper‑passive et ab‑solue 

de cette autre ouverture au dehors ou bien au hors – je rappellerai, à ce sujet, la remarque 
qu’Emmanuel Levinas a fait dans «Sans identité» (1970) qui, à mon avis, va absolument à 
l’encontre du sens de l’ouverture chez Jean‑Luc Nancy: «Tout humain est dehors, disent les 
sciences humaines. Tout est dehors ou tout en moi est ouvert, Est‑il certain que dans cette 
exposition à tous les vents, la subjectivité se perde parmi les choses ou dans la matière? 
La subjectivité ne signifie‑t‑elle pas précisément de par son incapacité de s’enfermer du 
dedans? L’ouverture peut en effet s’entendre en plusieurs sens.

Elle peut d’abord signifier l’ouverture de tout objet à tous les autres, dans l’unité de 
l’univers régi par la 3ieme Analogie de l’expérience de la Critique de la Raison Pure.

Mais le terme d’ouverture peut désigner l’intentionnalité de la conscience – une extase 
dans l’être. Extase de l’ek‑sistence, selon Heidegger, animant la conscience, laquelle est 
appelée, par l’ouverture originelle de l’essence de l’être (du Sein), à un rôle dans ce drame 
de l’ouverture. […] L’extase de l’intentionnalité se trouverait ainsi fondée dans la vérité 
de l’être, dans la parousie. […]

Mais l’ouverture peut avoir un troisième sens. Ce n’est plus l’essence de l’être qui 
s’ouvre pour se montrer, ce n’est pas la conscience qui s’ouvre à la présence de l’essence 
ouverte et confiée à elle. L’ouverture, c’est la dénudation de la peau exposée à la blessure 



16

Revista Filosófica de Coimbra — n.o 45 (2013)pp. 7-24

Fernanda Bernardo 

ad‑oration, …], bref le «hoc est enim» de la culture/civilisation occidentale 
signé‑Nancy, le philosophe de la naissance l’in‑finie à soi52, au monde ou 
à la présence (comme une mourance in‑finie53) pour qui, dans son étrange-
té ou dans son altérité foncières, «le» corps n’est que le lieu, le là ou l’ici 
de l’avoir‑lieu du sens54 et de l’existence, son archi‑tectonique – l’archi
‑tectonique du sens ou du corps55 dans son aréalité56. 

C’est dire, disons‑le tout de suite, que l’expeausition du corps chez 
Nancy n’est que la «modulation spacieuse»57 ou le mouvement d’ouverture 
absolue qui, en donnant à chaque pas lieu à l’existence, rompt avec la bi-
polarité oppositionnel, dialectique ou non, entre l’intérieur et l’extérieur, 
entre le dedans et le dehors, entre le  propre et l’étranger, entre l’âme et le 
corps, pour suggérer que ladite intériorité se vide, se dépose et, hétéro‑auto
‑affectée, s’expose à la surface, comme cette surface même, comme cette 
peau de pure surface – c’est‑à‑dire comme un certain fond d’absence –, de 
même que l’âme s’expose dans le corps, à même «le» corps, qui n’est plus 
tenu ni par l’obstacle opposé à l’âme, ni par le tombeau qui l’emprisonne, 
mais par le lieu même de l’avoir‑lieu de l’ex‑istence qui, comme Nancy le re-
marque, «a pour essence de n’avoir point d’essence.»58 Le corps étant l’être 
de l’existence59 – sa tension et son extension ou son espacement.

Avant d’approcher de plus près cette expeausition du corps comme 
l’aséité même du «sujet» chez Nancy, voire comme sa déconstruction du 
sujet incarné, écoutons Jean‑Luc Nancy remarquer le lien intrinsèque qu’il y 
a chez lui entre penser/peser/toucher/écrire «le» corps dans son in‑condition 
de lieu sans lieu, de lieu aréal de l’ex‑istence (la peau même en tant que peau 
de la peau)  dans le sillage repensé soit du paganisme obstiné ou sublimé du 

et à l’outrage. L’ouverture, c’est la vulnérabilité d’une peau offerte», E. Levinas, op. cit. 
in Humanisme de l’Autre Homme, Fata Morgana, Montpellier, 1972, p. 103‑104.

52  «[…] l’esprit qui s’éveille est l’esprit lui‑même, tout simplement. Il n’est qu’éveil 
toujours recommencé. Freud afirme que la naissance dure toute la vie.», J.‑L. Nancy, 
L’Adoration, Galilée, Paris,2010, p. 9.

53  «Le sens, c’est l’existence qui chaque fois est à naître et à mourir (à naître, c’est
‑à‑dire à mourir: à ne pas se revenir).», Jean‑Luc Nancy, Une Pensée Finie, p. 21.

54  «Ni antérieur, ni postérieur, le lieu du corps est l’avoir lieu du sens, absolument. 
L’ab‑solu est le détaché, le posé‑à‑part, l’étendu, le partagé.», Jean‑Luc Nancy, Corpus, 
p. 103.

55  «Le corps est l’archi‑tectonique du sens.», ibid, p. 25.
56  Néologisme créé par Nancy à partir du vieil mot «aréalité» pour suggérer le «réel 

aréal» (d’«aire», «area») où s’articule l’archi‑tectonique, c’est‑à‑dire les ex‑tensions, les 
espacements, les écartements du corps, cf. Jean‑Luc Nancy, ibid, p. 39‑40.

57  Ibid, p. 16.
58  Ibid.
59  Cf. ibid, p. 17.



17Expeausition’s

pp. 7-24Revista Filosófica de Coimbra — n.o 45 (2013)

«hoc est enim» de l’Occidentalité, soit du très célèbre mot de la Note Posthu-
me de Freud que Nancy tient par le mot «le plus fascinant, et peut‑être […] le 
plus décisif»60 de Freud – un mot qui manifestement fascine et hante Nancy: 
«Psyche ist ausgedehnt: weiss nichts davon.» («La psyché est étendue: n’en 
sait rien.» C’est‑à‑dire», précise Nancy, «que la «psyché» est corps, et que 
c’est précisément ce qui lui échappe, et dont (peut‑on penser) l’échappée ou 
l’échappement la constitue en tant que «psyché», et dans la dimension d’un 
ne‑pas‑(pouvoir/vouloir)‑se‑savoir.»61)

Écoutons donc Nancy:

« […] qu’appelle‑t‑on penser, si penser c’est penser les corps? Quel rap-
port, par exemple, de cette pensée à la peinture? Et au toucher? Et à la jouissance 
(et à la souffrance)? […]

[On remarquera plus loin, dans le 2ième paragraphe de notre exposé, que 
Nancy nous donne à penser l’expeausition par le biais de la peinture qu’il tient 
par «l’art des corps62 parce qu’elle ne connaît que la peau, elle est peau de 
part en part», et parce que la carnation y est un autre nom pour la couleur lo‑
cale – couleur locale au sens pictural, justement, c’est‑à‑dire, et dans le dire 
même de Nancy, comme «la vibration, l’intensité singulière – elle‑même chan-
geante, mobile, multiple – d’un événement de peau, ou d’une peau comme lieu 
d’événement d’existence.)»63] 

Écrire: toucher à l’extrémité. Comment donc toucher au corps, au lieu de le 
signifier ou de le faire signifier? [Et c’est là, remarquons‑le, toute la singularité 
de l’idiome de Nancy] On est tenté de répondre à la hâte, ou bien que cela est 
impossible, que le corps, c’est l’ininscriptible, ou bien qu’il s’agit de mimer ou 
d’épouser le corps à même l’écriture […] Écrire n’est pas signifier. On a demandé: 
comment toucher au corps? […] Mais ce qu’il faut dire, c’est que cela – toucher au 
corps, toucher le corps, toucher enfin – arrive tout le temps dans l’écriture. 

Cela n’arrive peut‑être pas exactement dans l’écriture, si celle‑ci a un «de-
dans». Mais en bordure, en limite, en pointe, en extrémité d’écriture, il n’arrive 
que ça. Or l’écriture a son lieu sur la limite. […]

Il n’arrive donc rien d’autre à l’écriture, s’il lui arrive quelque chose, que de 
toucher. Plus précisément: de toucher le corps (ou plutôt, tel et tel corps singu-
lier) avec l’incorporel du ‘‘sens’’. 

Et par conséquent, de rendre l’incorporel touchant, ou de faire du sens une 

60  Jean‑Luc Nancy, Corpus, p. 22.
61  Ibid.
62  Ibid, p. 17‑18.
63  Ibid, p. 17.



18

Revista Filosófica de Coimbra — n.o 45 (2013)pp. 7-24

Fernanda Bernardo 

touche. […] 
Écrire touche au corps, par essence. […] L’écriture touche au corps selon la 

limite absolue qui sépare le sens de l’une de la peau et des nerfs de l’autre. Rien 
ne passe, et c’est là que ça touche…»64 

«Rien ne passe, et c’est là que ça touche…» – c’est là, ailleurs là, c’est
‑à‑dire là mais là au‑delà, à la limite, à l’écart et du mot et de l’écrit et du 
corps que ça touche, ex‑pose et partage le «je/nous» du penseur‑philosophe
‑écrivain (de même que le je/nous du lecteur65 ou du simple existant «en 
chair et en sang»66 que nous sommes), oserais‑je dire pour reprendre le fil 
que je cherche à faufiler ici depuis l’incipit de mon exposé – ce «corpus 
ego»67, ce «je/nous» qui tisse et signe l’ «écriture épidermique»68 de Nancy 
et qu’en même temps elle pense et nous donne à penser au‑delà de la propri-
été ou de l’égoïté n’étant pourtant pas exactement celui de la phrase liminai-
re que j’ai commencée par citer ici, en guise d’aphorisme, et que je rappelle 
une fois de plus: «voilà comment nous l’avons inventé, (ledit corps)»]. En 
effet, ce «nous»‑ci n’est pas (encore) cet autre mot du lexique philosophi-
que de Jean‑Luc Nancy69 pour dire et le «nous» de notre existence «en com-
mun» ou de notre partage du sens et combien «nus sommes»70, combien 
dénués, combien dépouillés, combien griffés et partagés, et donc combien 
ex‑peausés, nous sommes désormais – à nous‑mêmes, ou plutôt à nous au‑
tres, de même qu’aux autres autres et au monde comme à l’extériorité et 
par l’extériorité la plus absolue. Non, pas encore. «Nous», c’est ici, dans 
ma citation liminaire de Corpus (1992), «nous» les héritiers du «hoc enim 
est corpus meum» chrétien, du «ceci est mon corps», c’est‑à‑dire «nous», 
l’Occident, «nous», la vieille culture de l’Occident qui, Nancy le rappel-
le souvent partout dans son œuvre71, est de son nom même une chute qui 

64  Ibid, p. 18, 12‑13.
65  «Écrire, lire, affaire de tact.», ibid, p. 76.
66  Ibid, p. 8.
67  «Non pas le corps de l’“ego”, mais corpus ego, “ego” qui n’est “ego” qu’articulé, 

s’articulant comme l’espacement, la flexion, voire l’inflexion d’un lieu. L’énonciation 
d’“ego” n’a pas seulement lieu. Bien plutôt, elle est lieu. Elle n’est que localisé: ego 
= ici (du coup, dislocation: ego s’est aussi bien posé là, déposé là‑bas, à distance 
d’articulation)», ibid, p. 25‑26.

68  Cf. Jean‑Luc Nancy, «Sens Elliptique» in Une Pensée Finie, p. 294.
69  Jean‑Luc Nancy, L’Oubli de la Philosophie, Galilée, Paris, 1986, p. 97 ss.
70  Cf. Jean‑Luc Nancy, Federico Ferrari, Nus sommes. La Peau des Images, 

Klincksieck, 2002.
71  Cf. Jean‑Luc Nancy, L’Oubli de la Philosophie, p. 68‑73; Corpus, p. 10;  Le Sens 

du Monde, p. 14‑17; Une pensée Finie, p. 65‑69;



19Expeausition’s

pp. 7-24Revista Filosófica de Coimbra — n.o 45 (2013)

traîne à même dans sa chute sacrificielle72 des mots aussi pesants et aussi 
indispensables que figés, inexactes et trompeurs – des mots qu’il faut donc 
entourer de guillemets, aérer, re‑toucher et re‑penser, tel que Nancy le fait, 
afin de leur offrir la chance d’une re‑naissance infinie et d’une jeunesse à 
chaque pas retrouvée et réaffirmée: des mots tels que «je», «nous», «âme», 
«esprit», «cœur», «sens», «monde», «existence», «être», «écriture», «com-
munauté», «expérience», «ontologie», «vérité», «Dieu», «toucher», «bai-
ser», «pensée», «démocratie», «politique», «sujet», «raison», «art», … et 
«corps», justement et par exemple et notre exemple par excellence ici main-
tenant, ce «mot en trop»73 de tout langage ou ce mot de «rien» qui, dans le 
dire de Nancy, «à lui seul, impose une dureté sèche, nerveuse, qui claque 
les phrases où on l’emploie.»74 Or, en héritier digne du nom ou en penseur
‑philosophe – et je dirai tout de suite ce qu’on doit entendre sous ces mots 
–, c’est bien ce claquage, c’est bien cette déchirure dans le phrasé du tissage 
de l’Occident que, comme son extrémité la plus extrême et oubliée, son 
envers ou la maille tombée de sa tapisserie, Jean‑Luc Nancy (y) faufilera 
et y remarquera dans sa passion de toucher au sens, au corps et au corps du 
sens – c’est‑à‑dire à corps perdu. À corps perdu, oui, certes, mais à corps 
autrement perdu qu’il ne l’aura pas été par l’Occident – et autrement perdu 
maintenant, chez Nancy, parce qu’excrit. 

En effet, chez Nancy, le corps n’est pas perdu parce que perdu dans 
l’extériorité d’une présence «matérielle», «physique», «réelle» ou «con-
crète». Non. Pas du tout. Le corps est désormais perdu de même que perdue 
l’est désormais la présence pleine de sens – le corps est maintenant désor-
mais perdu pour toutes les modalités matérielles, idéales ou spirituelles de 
la présence pleine de sens. Ce corps perdu ou en perdition, toujours en per-
dition, faisant un avec la passion de l’écriture de Nancy dans son corps à 

72  «L’Humanité entière, ou peu s’en faut, a pratiqué quelque chose que nous 
nommons “le sacrifice’’. Mais l’Occident repose sur une autre fondation, dans laquelle 
le sacrifice est dépassé, surmonté, sublimé ou relevé d’une manière singulière. (Est‑ce à 
dire qu’il est lui‑même sacrifié? […]. Il faudrait ici convoquer une autre représentation: 
l’image de cette petite dizaine de siècles pendant laquelle, en bordure puis au centre de 
la fondation occidentale, le sacrifice se dégage de lui‑même, s’allège, se transfigure ou 
se retire. Cela se passe chez les Prophètes d’Israël, chez Zoroastre, Confucius, Boudha, 
et cela se passe enfin dans la philosophie et dans le christianisme. A moins qu’il ne 
convienne de dire que cela s’accomplit comme philosophie et comme christianisme, 
ou, si l’on préfère, comme l’onto‑théologie. Rien, peut‑être, ne désigne plus nettement 
(quoique obscurément) l’Occident, que cette assomption, ou subsomption, dialectique 
du sacrifice.», Jean‑Luc Nancy, «L’ Insacrifiable» in Une Pensée Finie, Galilée, Paris, 
1990, p. 66‑67.

73  Jean‑Luc Nancy, Corpus, p. 21.
74  Jean‑Luc Nancy, Corpus, p. 21.



20

Revista Filosófica de Coimbra — n.o 45 (2013)pp. 7-24

Fernanda Bernardo 

corps passionné avec la langue qui, par structure ou par condition, ne peut 
que le perdre dès qu’elle le touche dans chaque événement de signature du 
penseur‑philosophe. 

Et dans chaque événement de signature car pour Nancy – comme 
d’ailleurs pour Jacques Derrida75 – la signature est la venue chaque fois 
singulière du sens: raison pour laquelle «le tracé de cette signature est‑il 
toujours un corps, une res extensa en tant qu’extension – aréalité, tension, 
exposition – de sa singularité. Corps exposé: ce n’est pas la mise en vue de ce 
qui, tout d’abord, eût été caché, renfermé. Ici, l’exposition est l’être même, et 
cela se dit: l’exister. Expeausition: signature à même la peau, comme la peau 
de l’être. L’existence est son propre tatouage.»76

Et nous disions «par structure ou par condition» – ce corps perdu fai-
sant un avec la passion de l’écriture de Nancy dans son corps à corps pas-
sionné avec la langue qui, par structure ou par condition, ne peut que 
le perdre dès qu’elle le touche dans chaque événement de signature du 
penseur‑philosophe ‑  afin de rappeler le registre paradoxal ou contradictoi-
re de l’écriture qui ne peut que perdre ou effacer à sauver ce qu’elle touche 
et trace ou inscrit – si l’écriture perd bien le corps, «s’y perd elle‑même 
corps perdu, c’est», précise Nancy, «dans la mesure où elle inscrit sa pré-
sence au‑delà de tous les modes reçus de la présence. Inscrire la présence, 
ce n’est ni la (re)présenter. Ni la signifier, c’est laisser venir, advenir et 
survenir ce qui ne se présente que sur la limite où l’inscription elle‑même 
se retire (où elle s’excrit)»77.

Maintenant, afin d’essayer de discerner la signature nancyenne, la 
nancygnature du ««hoc est enim» du «hoc est enim corpus meum» tout 
en remarquant la différence du corps perdu, et dans l’Occidentalité, et 
chez Nancy, en signalant en même temps l’inclination nancyenne du Prin-
cipe de(dé)Raison de l’Occident qui trament les pensées du «corps pro-
pre» vers le principe de son ex‑appropriation en y introduisant le temps, 
l’espacement du temps, le dehors absolu, l’autre ou la mort, demandons
‑nous comme en re‑commençant: Comment donc le vieil Occident a‑t‑il 
pensé, voire a‑t‑il inventé «le corps»? Eh bien, à corps perdu, à son corps 
défendant: il l’a laissé tomber (à terre), il l’a oublié, jeté, rejeté, dénié, ob-
jectivé, réifié, idolâtré, sublimé, sacrifié – soustrait, qu’il le fut, à la pesée 

75  «[…] la ponctualité présente, toujours évidente et toujours singulière, de la forme 
de signature. C’est là l’originalité énigmatique de tous les paraphes.», J. Derrida, Marges 
de la Philosophie, Minuit, Paris, 1972, p. 391.

76  Jean‑Luc Nancy, «Le Sens, le Monde, la Matière» in Le Sens du Monde, p. 98.
77  Jean‑Luc Nancy, «Sens Elliptique» in Une Pensée Finie, p. 294.



21Expeausition’s

pp. 7-24Revista Filosófica de Coimbra — n.o 45 (2013)

de sa nudité78 comme telle (d’une nudité pourtant plus nue que la nudité 
même en tant que simple déshabillée qui, comme la beauté, déjà habille et 
dessine une forme!), «le» corps, dit Nancy, est devenu «hostie». Plus encore: 
dans le registre onto‑théologique qui homo‑hégémoniquement se trouve être 
le sien, l’Occident n’a pas seulement oublié et rejeté, pas seulement dénié, 
objectivé, réifié et sacrifié le corps – il a en plus sacrifié son sacrifice79: cet-
te dénégation et ce sacrifice s’accomplissant selon Jean‑Luc Nancy comme 
Christianisme (d’où aussi sa «Déconstruction du christianisme»80 en tant que 
singulier «devenir‑athée du christianisme»81 et en tant que déchristianisation 
du monde) et comme Philosophie tout en décelant le principe de (dé)raison 
qui aura frayé et tissé ce que Nancy nomme la métaphysique de la signifi‑
cation, oublieuse, qu’elle est, du sens toujours en retrait ou en excès de sa 
signification – voire toute oublieuse qu’elle est du sens du sens. D’un sens 
du sens non pas pourtant dans le sens d’un méta‑sens – «il n’y a pas de sens 
du sens» et, dit Nancy, «cela est adorable»82!‑ mais plutôt comme l’instance 
a‑sémique, a‑sémantique qui, dans son excédence absolue ou dans son rien, 
se trouve être la condition quasi‑hyper‑transcendantale‑métaphysique ou  
«ontologique» du sens [au sens nancyen, c’est‑à‑dire comme une «ontolo-
gie» de l’écart (l’anagramme de trace, tel que Jacques Derrida le rappellera 
dans «Envois»83) ou du corps à «fleur de peau»84 comme «écriture épider-

78  «Nous n’avons pas mis le corps à nu: nous l’avons inventé, et il est la nudité, et 
il n’y en a pas d’autre, et ce qu’elle est, c’est d’être plus étrangère que tous les étranges 
corps étrangers.», Jean‑Luc Nancy, Corpus, p. 11.

79  «Sacrifice au sacrifice par le sacrifice du sacrifice. […] Ainsi, la vérité du sacrifice 
relève, avec «la viande qui périt», le moment sacrificiel du sacrifice lui‑même. Et c’est bien 
pourquoi le dernier caractère du sacrifice occidental est d’être lui‑même le dépassement 
du sacrifice, et son dépassement dialectique et infini. […] tel est le sens du passage de 
l’eucharistie catholique, consommée dans la finité d’espèces sensibles, au culte intérieur 
de l’esprit reformé. Et telle en est la vérité spéculative», Jean‑Luc Nancy, Une Pensée 
Finie, p. 72 et 77.

80  Cf. Jean‑Luc Nancy, La Déclosion, Déconstruction du Christianisme I (Galilée, 
Paris, 2005) et L’Adoration, Déconstruction du Christianisme II (Galilée, Paris, 2010).

«Déconstruire le christianisme veut dire: ouvrir la raison à sa raison même, voire à 
sa déraison.», J‑L. Nancy, L’Adoration, p. 39.

81  «[…] il m’importe de souligner ceci: seules une compréhension et une 
accentuation du devenir‑athée du christianisme (et des autres [religions] […]) peuvent 
nous donner accès à une pensée de ce que je désigne comme une déclosion de la 
raison.», ibid, p. 45.

82  Jean‑Luc Nancy, L’Adoration, p. 19.
83  Jacques Derrida, «Envois» in La Carte Postale – de Socrate à Freud et au‑delà, 

Garnier‑Flammarion, Paris, 1980, p. 43.
84  «À peine toucher: effleurer. Le sens affleure, le sens l’effleurent (tous les sens, 

aussi celui des mots). La fleur peut prendre le sens de la «surface» parce qu’elle désigne 



22

Revista Filosófica de Coimbra — n.o 45 (2013)pp. 7-24

Fernanda Bernardo 

mique» ou comme «ex‑criture» – une «ex‑criture» qui donnerait de la place 
à ce qui re‑vient sans cesse tout en restant pourtant toujours sans place ou 
hors place85], son ouverture absolue – ce que Nancy viendra aussi à nom-
mer la déclosion, qui intitulera le premier volume de sa Déconstruction du 
Christianisme. Cette déclosion de la raison n’étant que le geste d’ «ouvrir la 
raison à sa raison même, voire à sa déraison.»86 À l’incommensurable et à 
l’intouchable de «son» au‑delà ou de «son» «ailleurs». Ou bien alors le geste 
de «raisonner la raison» car, comme le dit Derrida juste à la fin de Voyous 
(2003), pour raison garder, la «raison doit se laisser raisonner»87. Donnons 
une fois de plus le mot à Jean‑Luc Nancy – c’est l’incipit de Corpus:

«Hoc est enim corpus meum: nous provenons d’une culture dans laquelle cet-
te parole rituelle aura été prononcée, inlassablement, par des millions d’officiants 
de millions de cultes. Dans cette culture, tous la (re)connaissent, qu’ils soient ou 
non chrétiens. […] 

C’est notre Om mani padne…, notre Allah ill’ allah…, notre Schema Israël 
...  Mais l’écart de notre formule mesure aussitôt notre différence la plus propre: 
nous sommes obsédés de montrer un ceci, et de (nous) convaincre que ce ceci, 
ici, est ce qu’on ne peut ni voir, ni toucher, ni ici, ni ailleurs – et que ceci est 
cela non pas de n’importe quelle manière, mais comme son corps. Le corps de 
ça (Dieu, absolu, comme on voudra), et que ça a un corps ou que ça est un corps 
(et donc, peut‑on penser, que ça est le corps, absolument), voilà notre hantise. Le 
ceci présentifié de l’Absent par excellence: sans relâche, nous l’aurons appelé, 
convoqué, consacré, arraisonné, capté, voulu, absolument voulu. Nous aurons 
voulu l’assurance, la certitude sans mélange d’un VOICI: voici, sans plus, abso-
lument, voici, ici, ceci, la même chose. […] 

Et toutes les pensées du «corps propre», laborieux efforts pour réappro-
prier ce qu’on croyait fâcheusement «objectivé», ou «réifié», toutes ces pen-
sées du corps propre sont des contorsions comparables: elles n’aboutissent qu’à 
l’expulsion de cela qu’on désirait.

la partie extrême et la plus fine de la plante. Il n’y a de sens qu’à fleur de sens. Jamais de 
fruit à cueillir – mais la peinture des fruits comme leur venue sans cesse reprise, remise 
au monde, à fleur de peau.», Jean‑Luc Nancy, Le Sens du Monde, p. 132.

85  Cf. Jean‑Luc Nancy, Corpus, p. 16‑17: «Ce qu’on appelle «écriture» et ce qu’on 
appelle “ontologie” n’ont à faire qu’à ceci: de la place pour ce qui reste, ici, sans place. 
[…] l’ontologie du corps est l’ontologie même. […] L’ontologie n’est pas encore pensée, 
en tant que fondamentalement elle est ontologie du corps = du lieu d’existence, ou de 
l’existance locale.».

86  Ibid, p. 39.
87  Jacques Derrida, Voyous, Galilée, Paris, 2003, p. 217.



23Expeausition’s

pp. 7-24Revista Filosófica de Coimbra — n.o 45 (2013)

L’angoisse, le désir de voir, de toucher et manger le corps de Dieu, d’être ce 
corps et de n’être que ça font le principe de (dé)raison de l’Occident. Du coup, 
le corps, du corps, n’y a jamais lieu, et surtout pas quand on l’y nomme et l’y 
convoque. Le corps, pour nous, est toujours sacrifié: hostie.

Si hoc est enim corpus meum dit quelque chose, c’est hors de parole, ce 
n’est pas dit, c’est excrit – à corps perdu.»88 

***

88  Jean‑Luc Nancy, Corpus, p. 9.




