EXPEAUSITION’S*!
La pensée du corps ou la passion d’une «peau d’écriture»
chez Jean-Luc Nancy

FERNANDA BERNARDO?

Sumario: Expeausition’s tenta salientar a singularidade do pensamento do cor-
po de Jean-Luc Nancy entre as ideologias e as filosofias do corpo ou do dito «corpo
proprioy, tentando dar conta da contra-assinatura nancyana da heranga ocidental do
«hoc est enim corpus meum» ¢ do Principio de (des)Razdo que magnetiza o registo
sacrificial desta heranca — expeausition’s é, no fundo, uma aproximagao a dois tem-
pos do «hoc est enim corpus meumy» [«isto é o meu corpo»] Nancy-assinado: num
primeiro tempo, salienta-se que, para Nancy, pensar ¢ (jd) sempre pensar/pesar/
tocar/ex-crever o corpo a corpo perdido; num segundo tempo da-se conta da «ex-
-pelecisdo» propriamente dita do corpo segundo Nancy na sua condigdo de «ser-
-exposto do ser» contra as filosofias e as «ideologias do “corpo” mais robustas, quer
dizer, mais grosseiras (género “pensamento musculado”, ou “pensamento sagrado-

* Jouant sur I’homophonie (ex-po-sition/ex-peau-sition), «Expeausition» est «un» mot
[plus d’un, en vérité!] de I’idiome philosophique de Jean-Luc Nancy (in Corpus, Métailié,
Paris, 1992, p. 31- 34) et un exemple de la maniére dont Nancy fouche a la langue en la
faisant «dar a lingua» [«donner a la langue»]. Un exemple qui donne également a résonner
la condition quasi-hyper-transcendantale-ontologique qui dicte et aimante sa pensée (du
sens/sang) corps: /’ex-peau-sition est la signature nancyenne du corps: «Corps exposé: ce
n’est pas la mise en vue de ce qui, tout d’abord, elt été caché, renfermé. Ici, I’exposition
est I’étre méme, et cela se dit: I’exister. Expeausition: signature a méme la peau, comme la
peau de I’étre. L’existence en son propre tatouage.», J-L Nancy, Le sens du monde, p. 98.

I Texto para uma sessdo do Seminario Une Ontologie des Corps (a fleur de peau)
- Autour de Jean-Luc Nancy [s/d Pierre-Philippe Jandin) in Collége International de
Philosophie, Paris — 9 de Janeiro de 2013], cujo dizer em grande parte se substantivou e
como que se justificou pela posterior insercdo de notas de rodapé.

2 Professora de Filosofia Contemporanea na Faculdade de Letras da Universidade
de Coimbra (trabalhando privilegiadamente nas areas da Meta-ética (E. Levinas) e da
Desconstrugdo (J. Derrida e Jean-Luc Nancy)) e tradutora de M. Blanchot, E. Levinas, J.

Derrida e J-L. Nancy: fernandabern@gmail.com

Revista Filosdfica de Coimbra—n.° 45 (2013) pp. 7-24



8 Fernanda Bernardo

-corag@o”», no dizer de Nancy «o fascismo vitalo-espiritualista — sem diivida com o
seu real e secreto horror dos corpos).»

Palavras-Chave: Jean-Luc Nancy, pensar, pesar, tocar, ex-critura, ex-pelecisdo,
corpo.

Résumé: Expeausition’s essaie de relever la singularité de la pensée du corps
de Jean-Luc Nancy parmi les idéologies et les philosophies du «corps» ou dudit
«corps propre», en essayant de remarquer par 1a la contre-signature nancyenne de
I’héritage occidental du «hoc est enim corpus meum» et du Principe de (dé¢)Raison
qui aimante le registre sacrificiel d’un tel héritage — expeausitions n’est finalement
que I’approche a deux temps du «koc est enim corpus meumy [«ceci est mon corps»|
signé-Nancy: dans le premier temps, on remarque que, chez Nancy, penser, c’est
toujours (déja) penser/peser/toucher/ex-crire le corps a corps-perdu; dans le deuxic-
me moment, contre les philosophies et les «idéologies du «corps» les plus robustes,
c’est-a-dire les plus grossicres (le genre «pensée muscléey», ou «pensée sacré-ceeur»,
dans le dire de Nancy «le fascisme vitalo-spiritualiste — avec, sans doute, sa réelle et
secrete horreur des corps)», on expose «/ ‘ex-peausition» méme du corps chez Nancy
dans sa condition de «I’étre-exposé de I’étrey.

Mots Clés: Jean-Luc Nancy, pensée, pesé, toucher, ex-criture, ex-peausition,
corps.

§ 1. Penser/Toucher/Ecrire «le» corps ou la passion nancyenne d’une
peau d’écriture — ceci est corpus ego

«Le temps vient en effet d’écrire et de penser ce corps»
Jean-Luc Nancy?

«La nudité de I’écriture est la nudité de ’existence.»

Jean-Luc Nancy*

«LLe corps est un lieu. Je suis partout ou est mon corps.
Mon corps est dans mes écrits. Une écriture, une
pensée, c’est un corps. [...] Le corps est un dehors.»

Jean-Luc Nancy?

3 Jean-Luc Nancy, Corpus, Editions Métaili¢, Paris, 1992, p. 14 — désormais: Corpus.

4 Jean-Luc Nancy, Une Pensée Finie, Galilée, Paris, 1990, p. 63 — désormais: Une
Pensée Finie.

5 Jean-Luc Nancy in entretien avec Juliette Cerf (le 14/17/2012) «Jean-Luc Nancy
— penseur du corps, des sens et des arts» in Télérama n°® 3261.

pp. 7-24 Revista Filosdfica de Coimbra— n.° 45 (2013)



Expeausition’s 9

«Toucher a soi, é&tre touché a méme soi, hors de soi,
sans rien qui s’approprie.
C’est I’écriture, et ’amour, et le sens»

Jean-Luc Nancy®

«Le corps: voila comment nous ’avons inventé. Qui d’autre au monde
le connait?»’

«Le corps: voila comment nous 1’avons inventé», c’est ici, pour (ne
pas) commencer, pour déja commencer a ne pas commencer une citation de
Corpus (1992) de Jean-Luc Nancy, le livre que Jacques Derrida tient par le
«Peri Psykhés de notre temps»® et qui, tout en mettant en place et en jeu une
pensée inouie post- et non aristotélicienne du toucher? [qui nous rappelle
a son intouchabilité, a I’intouchabilité du toucher, nous enjoignant par la a
I’impossible, a I’impossible du sens ou a I’impossible a méme le sens], met
du coup aussitot en sceéne et en ceuvre une pensée et une écriture ou (dans le
lexique de I’idiome philosophique de Nancy) une ex-criture!? du corps’/, du
corps pensant de la pensée ou dudit «corps propre»’? dans «I’éloignement
infini qui [pourtant chaque fois] le fait nétre»'3, le fait «nous», et donc dans
la pulsion, la pulsation ou la passion, non moins originaire et in-finie, de son
ex-position/ex-peausition et de son ex-appropriation: une ex-appropriation
d’origine qui, remarquons-le aussi, tout en étant ce que Jean-Luc Nancy

¢ Jean-Luc Nancy, Une Pensée Finie, p. 293.

7 Jean-Luc Nancy, Corpus, p. 8.

8 Jacques Derrida, Le Toucher, Jean-Luc Nancy, Galilée, Paris, 2000, p. 79 —
désormais: Le Toucher.

9 «le toucher est le sens en tant que seuil, [...] Le toucher est le clair/obscure de
tous les sens, et du sens, absolument.», J.-L. Nancy, Le Sens du Monde, Galilée, Paris,
1993, 132.

10 Pour le mot «excrit» ou «excription» chez Nancy, cf. «L’excrit» in Une pensée
finie, p. 55-64: «ce renversement du sens a I’obscurité de sa source d’écriture, je le dis I’
excrit.», op. cit., p. 55. Et a la page 208: «L’“excription” signifie que le nom de la chose,
en s’inscrivant, inscrit sa propriété de nom hors de lui-méme, dans un dehors que seul il
montre, mais ou, le montrant, il montre cette propre extériorité a soi qui fait sa propriété
de nom.»

11 «L’excription de notre corps, voila par ou il faut d’abord passer. Son inscription-
-dehors, sa mise hors-texte comme le plus propre mouvement de son texte: le texte méme
abandonné, laissé sur sa limite.», Jean-Luc Nancy, Corpus, p. 14.

12 Et dudit “corps propre”, parce que, tel que Nancy le dit, «[...] il n’y a pas de
“corps propre”, c’est une reconstruction.», ibid, p. 28: «il n’y a pas “le” corps, il n’y a
pas “le” toucher, il n’y a pas “la” res extensa. 11 y a qu’il y a: création du monde, techné
des corps, pesée sans limites du sens, corpus topographique, géographique, géographie
des ectopies multipliées — et pas d’u-topie.», ibid, p. 104.

13 Ibid.

Revista Filosdfica de Coimbra—n.° 45 (2013) pp. 7-24



10 Fernanda Bernardo

avoue!* philosophiquement I’ intéresser, présuppose et implique aussitot la
prise en compte de la techné ou de ce qu’il nomme [ ’écotechnie du corps'>,
c’est-a-dire la supplémentarité ou la survivance technique du corps dés le
seuil de sa venue a soi et/ou au monde, de la sorte ainsi singuliérement et
originairement prothétisé, greffé, hétéro-affecté, bref ex-posé/ex-peausé et
ex-approprie bien malgré lui depuis sa naissance — I’écotechnie faisant, je le
remarque de la remarque méme de Jacques Derrida!® dans Le Toucher, Jean-
-Luc Nancy (2000), la singularité et la juste intempestivité¢ de la pensée du
corps de Nancy (de méme que de sa pensée de la nature!”) parmi les pensées
et les philosophies modernes du corps ou dudit «corps propre».

Et peut-étre devrais-je aussitot ajouter et préciser que, non seulement
cette ceuvre de 1992, que je viens de citer en guise d’incipit — Corpus —, se
trouve étre, et manifestement non sans compulsion et acharnement!®, ni sans

14 Lors d’un «Dialogue entre Jacques Derrida, Philippe Lacoue-Labarthe et Jean-
-Luc Nancy», le 9 juin 2004, au Département de Philosophie de 1’Université Marc Bloch,
Jean-Luc Nancy avouait que «la propriation» dans «l’exappropriation» méme était au
fond tout ce qui I’importait: «[...] dans 1’“exappropriation”, j’ai souvent, le plus souvent,
I’impression qu’on y entend uniquement accentué le ex-; comme si ¢’était un doublet, de
“expropriation”. Mais puisque tu [Jacques Derrida] as fabriqué le mot “exappropriation”,
c’est bien que ce n’est pas seulement a 1’ expropriation que tu penses, mais aussi a la
propriation. [...] C’est au fond tout ce qui m’importe.», Jean-Luc Nancy, op. cit. in Rue
Descartes, 52, PUF, Paris, 2004, p. 93.

15 « “La «création” est la fechné des corps. Notre monde crée le grand nombre
des corps, il se crée en tant que monde des corps [...] Notre monde est le monde de la
“technique”, le monde dont le cosmos, la nature, les dieux, le systéme complet dans sa
jointure intime s’expose comme “technique”: monde d’une écotechnie.», Jean-Luc Nancy,
«Techné des corpsy in Corpus, p. 77-81.

Voir aussi «Note sur le terne “biopolitique”» in La Création du Monde ou la Mon-
dialisation (Galilée, Paris, 2002, p. 137-143.)

16 Cf. J. Derrida, Le Toucher, p. 70, 250-252, 292.

17 «[...] toute la “philosophie de la nature” est a refaire, si la “nature” doit étre pensée
comme I’exposition des corps)», J.-L. Nancy, Corpus, p. 34. Remarquant I’indissociabilité
de la technique dans la constitution du corps et dans la recréation de la nature, Nancy écrit
dans L’Intrus (Galilée, Paris, 2000, p. 44): «L’homme recommence a passer infiniment
I’homme [...] Il devient ce qu’il est: le plus terrifiant et troublant technicien, comme
Sophocle 1’a désigné depuis plusieurs siécles, celui qui dénature et refait la nature, qui
recrée la création, qui la ressort de rien et qui, peut-étre, la reconduit a rien.»

18 Cet acharnement — qui essaye de toucher le poids du corps, le poids qu’est le corps
— se révele notamment dans la série ouverte de termes par lesquels Nancy essaie d’écrire
le «corpus du tact: effleurer, froler, presser, enfoncer, serrer, lisser, gratter, frotter, caresser,
palper, tater, pétrir, masser, enlacer, éteindre, frapper, pincer, mordre, sucer, mouiller, tenir,
lacher, lécher, branler, regarder, écouter, flairer, gouter, éviter, baiser, bercer, balancer,
porter, peser...», ibid, p. 83.

pp. 7-24 Revista Filosdfica de Coimbra— n.° 45 (2013)



Expeausition’s 11

ironie ni angoisse ni joie!'? de la part de Nancy, toute aimantée par une hanti-
se du corps, du «se-sentirn ou «se-toucher-corps», du comment bien penser
ou bien toucher au corps, mais qu’en vérité cette méme hantise (celle de pen-
ser = de peser = de toucher = d’ex-crire «le» corps a «corps perduy, singu-
lierement et autrement perdu) fraye et traverse tout le corpus-opus nancyen,
puisque chez lui penser, ¢’est toujours penser «le» corps?’, et, penser ou
peser ou toucher au corps, le corps, ou plutdt se-toucher-corps, cela «arrive
tout le temps dans I’écriture»?!, par 1’écriture, qui pourtant jamais n’écrit
sur «le» corps ou du corps, de la corporéité, des sensations, des images, des
aperceptions, des représentations ou des signes du corps, tel que Nancy le
souligne dans Corpus??, mais a méme le corps, mais au corps?® et le corps
méme: «le» corps, «le» corps perdu, singuliérement perdu ou en perdition
étant la passion méme de 1’écriture qui, par essence ou par condition, ne peut
que le perdre dés qu’elle le touche et 1’écrit/l’ex-crit.

«Lécriture» (dont Jean-Luc Nancy rappelle — toujours encore dans Cor-
pus - qu’elle est un mot terriblement trompeur, puisqu’elle n’est surtout
pas (chez lui) la monstration, la démonstration, la représentation, la figure
ou ’archive d’une signification) [«]’écriture» donc, disais-je] n’étant jamais
chez Jean-Luc Nancy qu’«un geste pour foucher au sens»?*/sang, pour le
laisser venir, un geste pour, plus précisément, chaque fois «se sentir ou «se
toucher» en touchant par /a au rapport entre le sens et le sang? [Nancy jouant
sur I’homophonie «sens»/«sangy», «sans» et «I’infini du ‘100°»], ¢’est-a-dire
depuis la limite a la limite méme?®, a la provocation et au défi de la limite
méme, 1a ou I’écriture a son lieu: un geste d’adresse®’, d’envoi ou de renvoi,
qui s ‘adresse toujours déja (nécessairement) depuis un corps au corps, tel que
Nancy le remarque, depuis le corps que le penseur-écrivain-philosophe n’est
pas, et n’a pas non plus a soi, a son propre corps ou a celui d’un(e) tout(e)
autre, a «I’incorporel intouchable» de son propre corps ou d’un autre corps

19 Cf. ibid, p. 49.

20 «Qu’appelle-t-on penser [question heideggerienne par excellence], si penser ¢ ’est
penser le corps?», ibid, p. 18.

21 Ibid, p. 13.

22 Tbid, p. 12.

23 Ecrivez aux corps (que fait d’autre 1’écrivain?)», ibid, p. 20.

24 Tbid, p. 19.

25 «Les ouvertures du sang sont identiquement celles du sens. Hoc est enim: ici a lieu
I’identit¢ méme du monde, 1’identité absolue de ce qui ne fait pas corps-de-sens, de ce qui
s’étale comme le corpus “sang”/“sens”/“sans”/“100” (= I’in-fini du corpus).», ibid, p. 92.

26 Tbid, p. 18-19.

27 (Ecrire s’adresse ainsi. Ecrire est la pensée adressée, envoyé au corps, ¢’est-a-dire
a ce qui 1’écarte, a ce qui 1’étrange.», ibid, p. 19.

Revista Filosdfica de Coimbra—n.° 45 (2013) pp. 7-24



12 Fernanda Bernardo

singulier, comme a I’étranger le plus étranger ou comme au dehors absolu?8,
le plus ab-solu au sens de détaché et de posé-a-part a part soi — fagon [de
ma part] de suggérer également d’entrée de jeu que, chez Nancy, ce n’est pas
non plus «le» corps d’un(e) tel(le), de quelqu’un, d’un «sujet», d’un homme,
d’un «autos» ou d’un «ego» (constitué ou egocratique) qui pense, qui se
touche en pensant ou en se pensant, ¢ est plutot (et plus tot aussi, car il y va
justement du temps, de la venue espagante ou spacieuse du temps, de son
espacement) le corps méme d’'un vivant, voire d’un sur-vivant ou d’un mortel
(cela revient au méme chez Nancy?® en décelant par 1a sa contre-signature
du Sein-zum-Tode de Heidegger: pour Nancy 1’existence n’est pas «pour» la
mort, comme Heidegger le postule, tout autrement, «la mort», «1’espacement
mortel du corps» étant plutodt le corps méme de I’existence®? ex-crite), chez
Nancy c¢’est plutdt le corps méme d’un vivant ou d’un survivant, disais-je,
qui pense, qui déja pense et se pense ou se touche en autre ou en dehors ab-
solu3!, absolument tout proche pourtant (Unheimlich, dirait-on), venant ainsi
(ainsi, c’est-a-dire a corps perdu) in-finiment a soi et/ou au monde et comme
s’identifiant3 dans une expérience in-finie de non-identité a soi —/’ex-peau-
-sition méme! L’ex-appropriation méme! L’ex-cription méme! C’est-a-dire
la passion nancyenne «d’une peau d’écriture»33. En effet, la passion du sens
de Nancy, chez Nancy et selon Nancy?*, sa passion du sens ou du toucher,
du juste toucher au sens, n’est que sa passion et de 1’écriture et de soi, de
soi-méme comme un autre, dans I’in-fini (I’infiniment fini) de sa passion de
bien toucher a la langue — de bien toucher a la langue de 1’autre qui, dans sa

28 «Avant la greffe, avant méme que je sache que mon cceur était malade, j’ai été
invité a parler du corps dans un colloque aux Etats-Unis. J’ai envoyé un texte que je
trouvais raté. Je faisais du corps un objet, alors qu’il faut justement arriver a parler depuis
lui, ce que j’ai tenté de faire dans Corpus, livre qui m’a été commandé en 1990 quand
je savais qu’il faudrait me greffer. Je 1’ai écrit avant et apres la greffe. Le corps est un
lieu. Je suis partout ou est mon corps. Mon corps est dans mes écrits. Une écriture, une
pensée, c¢’est un corps. [...] Le corps est un dehors. La greffe m’a ouvert a ce dehors,»,
Jean-Luc Nancy entretien «Jean-Luc Nancy — penseur du corps, des sens et des arts»
www.telerama.fr/idees.

29 «Toute sa vie, le corps est aussi un corps mort, le corps d’un mort, de ce mort
que je suis vivant.», ibid, p. 17.

30 Cf. ibid.

31 «On ne peut pas parler du corps sans en parler comme d’un autre, un autre
indéfiniment autre, indéfiniment dehors.», Jean-Luc Nancy, «De I’ame» in Corpus (2006),
p. 128.

32 Tbid, p. 92.

33 Jean-Luc Nancy, Une Pensée Finie, p. 293.

34 Pour la question du sens ou de notre condition d’étre exposés a I’abandon du sens
qui, quand a lui, est toujours a ’abandon, cf. Jean-Luc Nancy, Le Sens du Monde, p. 11-12.

pp. 7-24 Revista Filosdfica de Coimbra— n.° 45 (2013)



Expeausition’s 13

bien singuli¢re précédence, se trouve étre le corps étranger de notre propre
étrangeté. Mais, remarquons-le aussi, de bien toucher a la langue de ’autre
au sens de venue de I’autre, comme /a venue méme de 1’autre comme autre
— le génitif (de) ne signifiant pas ici tant la propriété que la provenance, tel
que Jacques Derrida le remarque dans Le Monolinguisme de 1’ Autre3S, no-
tamment. Or, comme Jacques Derrida — et d’ailleurs comme Jean-Luc le dit
lui-méme au sujet de Derrida (dans «Sens Elliptique»3¢) —, Jean-Luc Nancy
n’aura pas censé d’inscrire la présence du corps étranger ou du corps perdu
sur la limite du langage — sur «ce corps étranger qui est le corps de notre
étrangeté»’’. C’est dire que chez Nancy [de méme que chez Levinas3® et
Derrida®] «le» corps ou ledit sujet incarné n’est pas, n’est absolument pas
un concept biologique — la nature ou le biologique étant lui-méme chez-lui
d’avance soumis et d’avance exposé nu (ex-peau-sé) au langage, a la précé-
dence du langage qui d’avance le circoncise, le cicatrise et le tatoue dans le
geste méme de son ex-appropriation in-finie en mettant a nu et en scéne sa
passivité et sa susceptibilité absolues. Sa susceptibilité de peau nue toute
exposée, «pliée, repliée, dépliée, multipliée, invaginée, exogastrulée, orifi-

35 Jacques Derrida, Le Monolinguisme de I’Autre, Galilée, Paris, 1996, p. 127.

36 Jean-Luc Nancy, «Sens Elliptique» in Une Pensée Finie, p. 294-295.

37 Tbid, p. 295.

38 Levinas parlera, lui aussi, d’un sujet «mal dans sa peau» pour dire la passivité
extréme d’un sujet incarné exposé a la maladie, a la souffrance, a la mort, pour qui le
corps n’est que la condition méme du pour-I’autre et du porter [’autre, voire la substitution
a l'autre qui caractérise ['incondition du sujet éthique au temps d’ Autrement qu’étre ou
au-dela de I’essence (1974). En effet, chez Levinas la «récurrence» ne décrit que la scéne
ou un sujet a ’autre «dans sa peau» ou «sous sa peau» — sans 1’aliéner, 1’autre se trouve
étre sa peau méme ou son ceeur: «Récurrence qui est “incarnation” et ou le corps par lequel
le donner est possible rend autre sans aliéner, car cet autre est le ceeur — et la bonté — du
méme, I’inspiration ou le psychisme méme de 1’ame.» (Autrement qu’étre ou au-dela de
I’Essence, Kluwer Academic Publishers, Dordrecht/Boston/London, 1988, p. 139.)

39 Que I’expérience de I’identification (dite subjective), en tant qu’expérience in-finie
de non-identité a soi, par le biais de /’ex-appropriation (elle aussi in-finie) de la langue (de
I’autre) passe, elle aussi, par le corps, qu’elle circoncise, Derrida le rappelle partout dans
son ceuvre — je ne rappellerai ici qu’un de ses moments: c’est dans Schibboleth (Galilée,
Paris, 1986, p. 44-45) lorsque Derrida évoque 1’épisode ou les Ephraimites, vaincus qu’ils
I’avaient été par I’armée de Jephtah, étaient demandés, en passant la riviére par laquelle
ils pourraient s’enfouir, de dire Schibboleth — or, ils étaient connus pour leur incapacité a
prononcer correctement le schi de schibboleth: ils disaient sibboleth et, sur cette frontiére
invisible entre schi et si, ils se dénongaient a la sentinelle — ils dénongaient leur différence
en se rendant indifférents a la différence diacritique entre schi et si. Ce qui, outre le fait
que la parole circoncise donne accés a 1’alliance, a la communauté, au partage de la langue
dans la langue, montre que notre ex-appropriation de la langue circoncise autant la langue
que le corps dudit sujet parlant.

Revista Filosdfica de Coimbra—n.° 45 (2013) pp. 7-24



14 Fernanda Bernardo

cée, évasive, invasive, tendue, relachée, sidérée, liée, déliée.»*?, écrit Nancy.
Ecoutons-le nous le dire encore — d’abord dans Une Pensée Finie (1990),
ensuite dans Corpus (1992):

«[...] [le sens] est la passion d’une peau d’écriture. Il s’écrit sans cesse a
méme la peau, corps a corps, a corps perdu. [...] Ecriture épidermique, mimique
des mouvements, des contorsions, des altérations d’une peau de sens tendue et
perforée, intacte et performée, mimique de 1’écriture qui n’imite rien, aucun
sens qui lui soit donné. On écrit toujours éperdu d’une souveraine, sublime Mi-
mésis du Sens, et de son Style inimitable, on écrit toujours mimant les gesticu-
lations, les danses de I’insensé, a corps perdu.»*!

Et dans Corpus:

«C’est depuis les corps que nous avons, a nous, les corps comme nos étran-
gers. Rien a voir avec dualismes, monismes ou phénoménologies du corps. Le
corps n’est ni substance, ni phénomene, ni chair, ni signification. Mais 1’étre-
-excrit.

(Si jécris, je fais des effets de sens — je place téte, ventre et queue — et je
m’écarte donc des corps. Mais justement: il faut ca, il faut une mesure infinie,
toujours retracée de cet écart. L’excription passe par I’écriture — et certainement
pas par des extases de la chair ou du sens. Il faut donc écrire, depuis ce corps que
nous n’avons pas, et que nous ne sommes pas non plus: mais ou I’€tre est excrit.

— Si j’écris, cette main étrangére est déja glissée dans ma main qui écrit.)»*2

La pensée nancyenne du corps relevant singuliérement tout autant les
dualismes de «I’ame» et du «corps» (& Descartes) que les monismes qui les
unifient, de méme qu’elle reléve les significations et les symboliques cultu-
relles ou psychanalytiques du corps, tout autant que les philosophies (phéno-
ménologies) du «corps-propre» et les onto-théo-idéologies de /’immeédiateté
et ['indivisibilité du toucher charnel ou spirituel*?, il n’y a donc plus chez
Nancy un corps, un corps soi-disant propre qui réfléchirait, exprimerait ou
exposerait une ame, une intériorité, une spiritualité ou bien une pensée, «le»

40 Jean-Luc Nancy, Corpus, p. 16.

41 Jean-Luc Nancy, Une Pensée Finie, p. 293-294.

42 Jean-Luc Nancy, Corpus, p. 20.

43 «Mais il ne faut donc pas faire au “toucher” un crédit trop simple, et surtout pas
croire qu’on viendrait a toucher /e sens de “toucher” en tant qu’il fait limite au(x) sens.
C’est une tendance assez ordinaire des idéologies du “corps” les plus robustes, ¢’est-a-dire
les plus grossiéres (le genre “pensée musclée”, ou “pensée sacré-ceeur”, le fascisme vitalo-
-spiritualiste — avec, sans doute, sa réelle et secréte horreur des corps).», ibid, p. 40-41.

pp. 7-24 Revista Filosdfica de Coimbra— n.° 45 (2013)



Expeausition’s 15

corps étant lui-méme cette animation ou cette pensée en différence**: «lex»
corps n’est plus tenu par un ensemble de muscles ou par une chair, ni méme,
s’agissant de Nancy, par une peau en tant que simple surface protectrice
recouvrant un organisme. Non, pas du tout. Chez Nancy, «le» corps n’est
que la pensée ou® [’écriture adressée saisie comme en situation, comme
en location, ¢’est-a-dire, et dans le dire méme de Nancy a I’allure trés spi-
nozienne, «le» corps n’est que 1’ «étendue [...] de ’amen*, «1’étendue de
psyché»*’, voire «I’Ame qui se sent corps»*® ou bien, et encore et autrement
dit, «le» corps n’est finalement que «la pensée-en-corps»*’, «la pensée que le
corps est lui-méme»>: chez Nancy, «le» corps n’est que «!’ ‘ici-maintenant »
de I’étre a: de 1’étre-a-soi, a 1’autre, au-monde [approche, rapport, pulsion,
passion, passage, ¢lan, tension, transe, direction, adresse, ouverture (abso-
lued!), désir, ex-appropriation, touche, accés, envoi, renvoi, ex-peausition,

44 «Corps veut dire trés exactement 1’ame qui se sent corps, [...] le dedans qui se
sent dehors.», ibid, p. 121-122. Et De I’Ame (p. 113) réitére: «L’ame [...] ne représente
pas autre chose que le corps, mais bien plutdt le corps hors de soi, ou cet autre que le
corps est pour lui-méme et en lui-méme, par structure.»

45 Dans un entretien avec Juliette Cerf intitulé «Jean-Luc Nancy, penseur du corps,
des sens et des arts» (Télérama n°® 3261), Jean-Luc Nancy d’avouer: «Le corps est un
lieu. Je suis partout ou est mon corps. Mon corps est dans mes écrits. Une écriture, une
pensée, c’est un corps. [...] Le corps est un dehors.»

46 Corpus, p. 100.

7 1bid, p. 104.
48 Ibid, p. 121.
49 Tbid, p. 100.
0 Tbid, p. 101.

3111 faudra pourtant bien remarquer la radicalité du registre hyper-passive et ab-solue
de cette autre ouverture au dehors ou bien au hors — je rappellerai, a ce sujet, la remarque
qu’Emmanuel Levinas a fait dans «Sans identité» (1970) qui, a mon avis, va absolument a
I’encontre du sens de /’ouverture chez Jean-Luc Nancy: «Tout humain est dehors, disent les
sciences humaines. Tout est dehors ou tout en moi est ouvert, Est-il certain que dans cette
exposition a tous les vents, la subjectivité se perde parmi les choses ou dans la matiére?
La subjectivité ne signifie-t-elle pas précisément de par son incapacité de s’enfermer du
dedans? L’ouverture peut en effet s’entendre en plusieurs sens.

Elle peut d’abord signifier I’ouverture de tout objet a tous les autres, dans 1’unité de
I’univers régi par la 3ieme Analogie de I’expérience de la Critique de la Raison Pure.

Mais le terme d’ouverture peut désigner 1’intentionnalité de la conscience — une extase
dans I’étre. Extase de 1’ek-sistence, selon Heidegger, animant la conscience, laquelle est
appelée, par ’ouverture originelle de 1’essence de 1’étre (du Sein), a un rdle dans ce drame
de I’ouverture. [...] L’extase de I’intentionnalité se trouverait ainsi fondée dans la vérité
de 1’étre, dans la parousie. [...]

Mais I’ouverture peut avoir un troisiéme sens. Ce n’est plus 1’essence de 1’étre qui
s’ouvre pour se montrer, ce n’est pas la conscience qui s’ouvre a la présence de I’essence
ouverte et confiée a elle. L’ouverture, c¢’est la dénudation de la peau exposée a la blessure

o~

%3

Revista Filosdfica de Coimbra—n.° 45 (2013) pp. 7-24



16 Fernanda Bernardo

ad-oration, ...], bref le «hoc est enim» de la culture/civilisation occidentale
signé-Nancy, le philosophe de la naissance ['in-finie a soi’?, au monde ou
a la présence (comme une mourance in-finie>3) pour qui, dans son étrange-
té ou dans son altérité foncieres, «le» corps n’est que le lieu, le la ou ’ici
de I’avoir-lieu du sens>* et de I’existence, son archi-tectonique — I’archi-
-tectonique du sens ou du corps>> dans son aréalité®.

C’est dire, disons-le tout de suite, que /’expeausition du corps chez
Nancy n’est que la «modulation spacieuse»®’ ou le mouvement d’ouverture
absolue qui, en donnant a chaque pas lieu a I’existence, rompt avec la bi-
polarité oppositionnel, dialectique ou non, entre ’intérieur et 1’extérieur,
entre le dedans et le dehors, entre le propre et I’étranger, entre 1’ame et le
corps, pour suggérer que ladite intériorité se vide, se dépose et, hétéro-auto-
-affectée, s’expose a la surface, comme cette surface méme, comme cette
peau de pure surface — ¢’est-a-dire comme un certain fond d’absence —, de
méme que 1’ame s’expose dans le corps, a méme «ley» corps, qui n’est plus
tenu ni par 1’obstacle opposé a I’ame, ni par le tombeau qui 1’emprisonne,
mais par le /ieu méme de 1’avoir-lieu de [ 'ex-istence qui, comme Nancy le re-
marque, «a pour essence de n’avoir point d’essence.»® Le corps étant 1’étre
de I’existence’? — sa tension et son extension ou son espacement.

Avant d’approcher de plus prés cette expeausition du corps comme
I’aséit¢ méme du «sujet» chez Nancy, voire comme sa déconstruction du
sujet incarné, écoutons Jean-Luc Nancy remarquer le lien intrinséque qu’il y
a chez lui entre penser/peser/toucher/écrire «le» corps dans son in-condition
de lieu sans lieu, de lieu aréal de [’ex-istence (1a peau méme en tant que peau
de la peau) dans le sillage repensé soit du paganisme obstiné ou sublimé du

et a "outrage. L’ouverture, c’est la vulnérabilité d’une peau offerte», E. Levinas, op. cit.
in Humanisme de I’Autre Homme, Fata Morgana, Montpellier, 1972, p. 103-104.

52 [...] Pesprit qui s’éveille est I’esprit lui-méme, tout simplement. Il n’est qu’éveil
toujours recommencé. Freud afirme que la naissance dure toute la vie.», J.-L. Nancy,
L’Adoration, Galilée, Paris,2010, p. 9.

33 «Le sens, ¢’est ’existence qui chaque fois est & naitre et @ mourir (& naitre, ¢’est-
-a-dire a mourir: a ne pas se revenir).», Jean-Luc Nancy, Une Pensée Finie, p. 21.

54 «Ni antérieur, ni postérieur, le lieu du corps est I’avoir lieu du sens, absolument.
L’ab-solu est le détaché, le posé-a-part, I’étendu, le partagé.», Jean-Luc Nancy, Corpus,
p. 103.

33 «Le corps est I'archi-tectonique du sens.», ibid, p. 25.

36 Néologisme créé par Nancy a partir du vieil mot «aréalité» pour suggérer le «réel
aréaly (d’«aire», «areay») ou s’articule [ ’archi-tectonique, c’est-a-dire les ex-tensions, les
espacements, les écartements du corps, cf. Jean-Luc Nancy, ibid, p. 39-40.

37 Ibid, p. 16.

38 Tbid.

3 Cf. ibid, p. 17.

pp. 7-24 Revista Filosdfica de Coimbra— n.° 45 (2013)



Expeausition’s 17

«hoc est enimy» de 1’Occidentalité, soit du trés célébre mot de la Note Posthu-
me de Freud que Nancy tient par le mot «le plus fascinant, et peut-étre [...] le
plus décisif»®? de Freud — un mot qui manifestement fascine et hante Nancy:
«Psyche ist ausgedehnt: weiss nichts davon.» («La psyché est étendue: n’en
sait rien.» C’est-a-dire», précise Nancy, «que la «psyché» est corps, et que
c’est précisément ce qui lui échappe, et dont (peut-on penser) 1’échappée ou
I’échappement la constitue en tant que «psychéy, et dans la dimension d’un
ne-pas-(pouvoir/vouloir)-se-savoir.»°!)
Ecoutons donc Nancy:

« [...] qu’appelle-t-on penser, si penser c’est penser les corps? Quel rap-
port, par exemple, de cette pensée a la peinture? Et au toucher? Et a la jouissance
(et a la souffrance)? [...]

[On remarquera plus loin, dans le 2 paragraphe de notre exposé, que
Nancy nous donne a penser /’expeausition par le biais de la peinture qu’il tient
par «l’art des corps® parce qu’elle ne connait que la peau, elle est peau de
part en part», et parce que la carnation y est un autre nom pour la couleur lo-
cale — couleur locale au sens pictural, justement, c’est-a-dire, et dans le dire
méme de Nancy, comme «la vibration, 1’intensité singuli¢re — elle-méme chan-
geante, mobile, multiple — d’un événement de peau, ou d’une peau comme lieu
d’événement d’existence.)»%3]

Ecrire: toucher & 1’extrémité. Comment donc toucher au corps, au lieu de le
signifier ou de le faire signifier? [Et c’est la, remarquons-le, toute la singularité
de l'idiome de Nancy] On est tenté¢ de répondre a la hate, ou bien que cela est
impossible, que le corps, c’est I’ininscriptible, ou bien qu’il s’agit de mimer ou
d’épouser le corps a méme I’écriture [...] Ecrire n’est pas signifier. On a demandé:
comment toucher au corps? [...] Mais ce qu’il faut dire, c’est que cela — toucher au
corps, toucher le corps, foucher enfin — arrive tout le temps dans 1’écriture.

Cela n’arrive peut-étre pas exactement dans ’écriture, si celle-ci a un «de-
dansy». Mais en bordure, en limite, en pointe, en extrémité d’écriture, i/ n’arrive
que ¢a. Or I’écriture a son lieu sur la limite. [...]

Il n’arrive donc rien d’autre a I’écriture, s’il lui arrive quelque chose, que de
toucher. Plus précisément: de toucher le corps (ou plutot, tel et tel corps singu-
lier) avec I'incorporel du “‘sens”.

Et par conséquent, de rendre [’incorporel touchant, ou de faire du sens une

0 Jean-Luc Nancy, Corpus, p. 22.
61 Tbid.

62 Tbid, p. 17-18.

6 Tbid, p. 17.

Revista Filosdfica de Coimbra—n.° 45 (2013) pp. 7-24



18 Fernanda Bernardo

touche. [...]

Ecrire touche au corps, par essence. [...] L’écriture touche au corps selon la
limite absolue qui sépare le sens de I’'une de la peau et des nerfs de 1’autre. Rien
ne passe, et ¢’est 1a que ¢a touche...»%

«Rien ne passe, et ¢’est 1a que ¢a touche...» — c’est la, ailleurs la, c’est-
-a-dire /a mais la au-dela, a la limite, a 1’écart et du mot et de 1’écrit et du
corps que ¢a touche, ex-pose et partage le «je/nous» du penseur-philosophe-
-écrivain (de méme que le je/nous du lecteur® ou du simple existant «en
chair et en sang»® que nous sommes), oserais-je dire pour reprendre le fil
que je cherche a faufiler ici depuis I’incipit de mon exposé — ce «corpus
ego»®’, ce «je/nous» qui tisse et signe 1’ «écriture épidermique»®® de Nancy
et qu’en méme temps elle pense et nous donne a penser au-dela de la propri-
été ou de 1’égoité n’étant pourtant pas exactement celui de la phrase liminai-
re que j’ai commenceée par citer ici, en guise d’aphorisme, et que je rappelle
une fois de plus: «voila comment nous I’avons inventé, (ledit corps)»]. En
effet, ce «nousy-ci n’est pas (encore) cet autre mot du lexique philosophi-
que de Jean-Luc Nancy® pour dire ef le «<nous» de notre existence «en com-
mun» ou de notre partage du sens et combien «nus sommes»’?, combien
dénués, combien dépouillés, combien griffés et partagés, et donc combien
ex-peausés, nous sommes désormais — a nous-mémes, ou plutot a nous au-
tres, de méme qu’aux autres autres et au monde comme a 1’extériorité et
par I’extériorité la plus absolue. Non, pas encore. «Nous», c’est ici, dans
ma citation liminaire de Corpus (1992), «nous» les héritiers du «hoc enim
est corpus meumy chrétien, du «ceci est mon corps», ¢’est-a-dire «nous»,
I’Occident, «nous», la vieille culture de I’Occident qui, Nancy le rappel-
le souvent partout dans son ceuvre’!, est de son nom méme une chute qui

4 Tbid, p. 18, 12-13.

65 «Ecrire, lire, affaire de tact.», ibid, p. 76.

% Tbid, p. 8.

67 «Non pas le corps de I’“ego”, mais corpus ego, “ego” qui n’est “ego” qu’articulé,
s’articulant comme 1’espacement, la flexion, voire 1’inflexion d’un /ieu. L’énonciation
d’“ego” n’a pas seulement lieu. Bien plutot, elle est lieu. Elle n’est que localisé: ego
= ici (du coup, dislocation: ego s’est aussi bien posé la, déposé la-bas, a distance
d’articulation)», ibid, p. 25-26.

68 Cf. Jean-Luc Nancy, «Sens Elliptique» in Une Pensée Finie, p. 294.

% Jean-Luc Nancy, L'Oubli de la Philosophie, Galilée, Paris, 1986, p. 97 ss.

70 Cf. Jean-Luc Nancy, Federico Ferrari, Nus sommes. La Peau des Images,
Klincksieck, 2002.

71 Cf. Jean-Luc Nancy, L’Oubli de la Philosophie, p. 68-73; Corpus, p. 10; Le Sens
du Monde, p. 14-17; Une pensée Finie, p. 65-69;

pp. 7-24 Revista Filosdfica de Coimbra— n.° 45 (2013)



Expeausition’s 19

traine & méme dans sa chute sacrificielle’? des mots aussi pesants et aussi
indispensables que figés, inexactes et trompeurs — des mots qu’il faut donc
entourer de guillemets, aérer, re-toucher et re-penser, tel que Nancy le fait,
afin de leur offrir la chance d’une re-naissance infinie et d’une jeunesse a
chaque pas retrouvée et réaffirmée: des mots tels que «je», «nous», «amey,
«esprity, «coeury, «sensy, «mondey, «existence», «&trey, «écriturey, «com-
munautéy», «expérience», «ontologie», «vérité», «Dieuy», «touchery, «bai-
ser», «pensée», «démocratien, «politique», «sujety, «raisony, «arty, ... et
«corpsy, justement et par exemple et notre exemple par excellence ici main-
tenant, ce «mot en trop»’3 de tout langage ou ce mot de «rien» qui, dans le
dire de Nancy, «a lui seul, impose une dureté séche, nerveuse, qui claque
les phrases ou on I’emploie.»’* Or, en héritier digne du nom ou en penseur-
-philosophe — et je dirai tout de suite ce qu’on doit entendre sous ces mots
—, ¢’est bien ce claquage, c’est bien cette déchirure dans le phrasé du tissage
de I’Occident que, comme son extrémité la plus extréme et oubliée, son
envers ou la maille tombée de sa tapisserie, Jean-Luc Nancy (y) faufilera
et y remarquera dans sa passion de toucher au sens, au corps et au corps du
sens — ¢’est-a-dire & corps perdu. A corps perdu, oui, certes, mais a corps
autrement perdu qu’il ne I’aura pas été par 1’Occident — et autrement perdu
maintenant, chez Nancy, parce qu’excrit.

En effet, chez Nancy, le corps n’est pas perdu parce que perdu dans
I’extériorité d’une présence «matérielle», «physique», «réelle» ou «con-
créteyn. Non. Pas du tout. Le corps est désormais perdu de méme que perdue
I’est désormais la présence pleine de sens — le corps est maintenant désor-
mais perdu pour toutes les modalités matérielles, idéales ou spirituelles de
la présence pleine de sens. Ce corps perdu ou en perdition, toujours en per-
dition, faisant un avec la passion de 1’écriture de Nancy dans son corps a

72 «L’Humanité entiére, ou peu s’en faut, a pratiqué quelque chose que nous
nommons “le sacrifice”. Mais 1’Occident repose sur une autre fondation, dans laquelle
le sacrifice est dépassé, surmonté, sublimé ou relevé d’une maniére singuli¢re. (Est-ce a
dire qu’il est lui-méme sacrifié? [...]. Il faudrait ici convoquer une autre représentation:
I’image de cette petite dizaine de siécles pendant laquelle, en bordure puis au centre de
la fondation occidentale, le sacrifice se dégage de lui-méme, s’allége, se transfigure ou
se retire. Cela se passe chez les Propheétes d’Israél, chez Zoroastre, Confucius, Boudha,
et cela se passe enfin dans la philosophie et dans le christianisme. A moins qu’il ne
convienne de dire que cela s’accomplit comme philosophie et comme christianisme,
ou, si ’on préfére, comme 1’onto-théologie. Rien, peut-étre, ne désigne plus nettement
(quoique obscurément) 1’Occident, que cette assomption, ou subsomption, dialectique
du sacrifice.», Jean-Luc Nancy, «L’ Insacrifiable» in Une Pensée Finie, Galilée, Paris,
1990, p. 66-67.

73 Jean-Luc Nancy, Corpus, p. 21.

74 Jean-Luc Nancy, Corpus, p. 21.

Revista Filosdfica de Coimbra—n.° 45 (2013) pp. 7-24



20 Fernanda Bernardo

corps passionné avec la langue qui, par structure ou par condition, ne peut
que le perdre des qu’elle le touche dans chaque événement de signature du
penseur-philosophe.

Et dans chaque événement de signature car pour Nancy — comme
d’ailleurs pour Jacques Derrida’> — la signature est la venue chaque fois
singuliere du sens: raison pour laquelle «le tracé de cette signature est-il
toujours un corps, une res extensa en tant qu’extension — aréalité, tension,
exposition — de sa singularité. Corps exposé: ce n’est pas la mise en vue de ce
qui, tout d’abord, efit été caché, renfermé. Ici, I’exposition est I’étre méme, et
cela se dit: I’exister. Expeausition: signature a méme la peau, comme la peau
de I’étre. L’existence est son propre tatouage.»’®

Et nous disions «par structure ou par condition» — ce corps perdu fai-
sant un avec la passion de 1’écriture de Nancy dans son corps & corps pas-
sionné avec la langue qui, par structure ou par condition, ne peut que
le perdre deés qu’elle le touche dans chaque événement de signature du
penseur-philosophe - afin de rappeler le registre paradoxal ou contradictoi-
re de I’écriture qui ne peut que perdre ou effacer a sauver ce qu’elle touche
et trace ou inscrit — si 1’écriture perd bien le corps, «s’y perd elle-méme
corps perdu, c’est», précise Nancy, «dans la mesure ou elle inscrit sa pré-
sence au-dela de tous les modes regus de la présence. Inscrire la présence,
ce n’est ni la (re)présenter. Ni la signifier, c’est laisser venir, advenir et
survenir ce qui ne se présente que sur la limite ou I’inscription elle-méme
se retire (ou elle s’excrif)»’”.

Maintenant, afin d’essayer de discerner la signature nancyenne, la
nancygnature du ««hoc est enimy» du «hoc est enim corpus meumy tout
en remarquant la différence du corps perdu, et dans 1’Occidentalité, et
chez Nancy, en signalant en méme temps 1’inclination nancyenne du Prin-
cipe de(dé)Raison de 1’Occident qui trament les pensées du «corps pro-
pre» vers le principe de son ex-appropriation en y introduisant le temps,
I’espacement du temps, le dehors absolu, I’autre ou la mort, demandons-
-nous comme en re-commengant: Comment donc le vieil Occident a-t-il
pensé, voire a-t-il inventé «le corps»? Eh bien, a corps perdu, a son corps
défendant: il I’a laissé tomber (a terre), il I’a oublié, jeté, rejeté, dénié, ob-
jectivé, réifi€, idolatré, sublimé, sacrifi¢ — soustrait, qu’il le fut, a la pesée

75 «[...] la ponctualité présente, toujours évidente et toujours singuliére, de la forme
de signature. C’est 1a 1’originalité énigmatique de tous les paraphes.», J. Derrida, Marges
de la Philosophie, Minuit, Paris, 1972, p. 391.

76 Jean-Luc Nancy, «Le Sens, le Monde, la Matiére» in Le Sens du Monde, p. 98.

77 Jean-Luc Nancy, «Sens Elliptique» in Une Pensée Finie, p. 294.

pp. 7-24 Revista Filosdfica de Coimbra— n.° 45 (2013)



Expeausition’s 21

de sa nudité’® comme telle (d’une nudité pourtant plus nue que la nudité
méme en tant que simple déshabillée qui, comme la beauté, déja habille et
dessine une forme!), «le» corps, dit Nancy, est devenu «hostie». Plus encore:
dans le registre onto-théologique qui homo-hégémoniquement se trouve étre
le sien, I’Occident n’a pas seulement oublié et rejeté, pas seulement dénié,
objectivé, réifié et sacrifié le corps — il a en plus sacrifié son sacrifice’: cet-
te dénégation et ce sacrifice s’accomplissant selon Jean-Luc Nancy comme
Christianisme (d’ou aussi sa «Déconstruction du christianisme»®? en tant que
singulier «devenir-athée du christianisme»®! et en tant que déchristianisation
du monde) et comme Philosophie tout en décelant le principe de (dé)raison
qui aura frayé et tissé ce que Nancy nomme la métaphysique de la signifi-
cation, oublieuse, qu’elle est, du sens toujours en retrait ou en exces de sa
signification — voire toute oublieuse qu’elle est du sens du sens. D’un sens
du sens non pas pourtant dans le sens d’un méta-sens — «il n’y a pas de sens
du sens» et, dit Nancy, «cela est adorable»®2!- mais plutdt comme 1’instance
a-sémique, a-sémantique qui, dans son excédence absolue ou dans son rien,
se trouve étre la condition gquasi-hyper-transcendantale-métaphysique ou
«ontologique» du sens [au sens nancyen, c’est-a-dire comme une «ontolo-
gie» de I’écart (I’anagramme de trace, tel que Jacques Derrida le rappellera
dans «Envois»®?) ou du corps a «fleur de peau»® comme «écriture épider-

78 «Nous n’avons pas mis le corps a nu: nous I’avons inventé, et il est la nudité, et
il n’y en a pas d’autre, et ce qu’elle est, c’est d’étre plus étrangere que tous les étranges
corps étrangers.», Jean-Luc Nancy, Corpus, p. 11.

79 «Sacrifice au sacrifice par le sacrifice du sacrifice. [...] Ainsi, la vérité du sacrifice
reléve, avec «la viande qui périty, le moment sacrificiel du sacrifice lui-méme. Et c’est bien
pourquoi le dernier caractére du sacrifice occidental est d’étre lui-méme le dépassement
du sacrifice, et son dépassement dialectique et infini. [...] tel est le sens du passage de
I’eucharistie catholique, consommée dans la finité d’espéces sensibles, au culte intérieur
de D’esprit reformé. Et telle en est la vérité spéculative», Jean-Luc Nancy, Une Pensée
Finie, p. 72 et 77.

80 Cf. Jean-Luc Nancy, La Déclosion, Déconstruction du Christianisme I (Galilée,
Paris, 2005) et L’Adoration, Déconstruction du Christianisme II (Galilée, Paris, 2010).

«Déconstruire le christianisme veut dire: ouvrir la raison a sa raison méme, voire a
sa déraison.», J-L. Nancy, L Adoration, p. 39.

81 «[...] il m’importe de souligner ceci: seules une compréhension et une
accentuation du devenir-athée du christianisme (et des autres [religions] [...]) peuvent
nous donner accés a une pensée de ce que je désigne comme une déclosion de la
raison.», ibid, p. 45.

82 Jean-Luc Nancy, L’Adoration, p. 19.

83 Jacques Derrida, «Envois» in La Carte Postale — de Socrate a Freud et au-dela,
Garnier-Flammarion, Paris, 1980, p. 43.

84 «A peine toucher: effleurer. Le sens affleure, le sens 1’effleurent (tous les sens,
aussi celui des mots). La fleur peut prendre le sens de la «surface» parce qu’elle désigne

Revista Filosdfica de Coimbra—n.° 45 (2013) pp. 7-24



22 Fernanda Bernardo

mique» ou comme «ex-criture» —une «ex-criture» qui donnerait de la place
a ce qui re-vient sans cesse tout en restant pourtant toujours sans place ou
hors place®], son ouverture absolue — ce que Nancy viendra aussi & nom-
mer la déclosion, qui intitulera le premier volume de sa Déconstruction du
Christianisme. Cette déclosion de la raison n’étant que le geste d” «ouvrir la
raison a sa raison méme, voire a sa déraison.»® A I’incommensurable et a
I’intouchable de «son» au-dela ou de «son» «ailleurs». Ou bien alors le geste
de «raisonner la raison» car, comme le dit Derrida juste a la fin de Voyous
(2003), pour raison garder, la «raison doit se laisser raisonner»®’. Donnons
une fois de plus le mot a Jean-Luc Nancy — ¢’est I’incipit de Corpus:

«Hoc est enim corpus meum: nous provenons d une culture dans laquelle cet-
te parole rituelle aura été prononcée, inlassablement, par des millions d’officiants
de millions de cultes. Dans cette culture, tous la (re)connaissent, qu’ils soient ou
non chrétiens. [...]

C’est notre Om mani padne..., notre Allah ill’ allah..., notre Schema Israél
... Mais I’écart de notre formule mesure aussitdt notre différence la plus propre:
nous sommes obsédés de montrer un ceci, et de (nous) convaincre que ce ceci,
ici, est ce qu’on ne peut ni voir, ni toucher, ni ici, ni ailleurs — et que ceci est
cela non pas de n’importe quelle maniére, mais comme son corps. Le corps de
¢a (Dieu, absolu, comme on voudra), et que ¢a a un corps ou que ¢a est un corps
(et donc, peut-on penser, que ca est /e corps, absolument), voila notre hantise. Le
ceci présentifié de 1’Absent par excellence: sans relache, nous I’aurons appelé,
convoqué, consacré, arraisonné, capté, voulu, absolument voulu. Nous aurons
voulu I’assurance, la certitude sans mélange d’un VOICT: voici, sans plus, abso-
lument, voici, ici, ceci, la méme chose. |[...]

Et toutes les pensées du «corps propre», laborieux efforts pour réappro-
prier ce qu’on croyait facheusement «objectivé», ou «réifié», toutes ces pen-
sées du corps propre sont des contorsions comparables: elles n’aboutissent qu’a
I’expulsion de cela qu’on désirait.

la partie extréme et la plus fine de la plante. Il n’y a de sens qu’a fleur de sens. Jamais de
fruit a cueillir — mais la peinture des fruits comme leur venue sans cesse reprise, remise
au monde, a fleur de peau.», Jean-Luc Nancy, Le Sens du Monde, p. 132.

85 Cf. Jean-Luc Nancy, Corpus, p. 16-17: «Ce qu’on appelle «écriture» et ce qu’on
appelle “ontologie” n’ont a faire qu’a ceci: de la place pour ce qui reste, ici, sans place.
[...] "ontologie du corps est I’ontologie méme. [...] L’ontologie n’est pas encore pensée,
en tant que fondamentalement elle est ontologie du corps = du lieu d’existence, ou de
l’existance locale.».

86 Tbid, p. 39.

87 Jacques Derrida, Voyous, Galilée, Paris, 2003, p. 217.

pp. 7-24 Revista Filosdfica de Coimbra— n.° 45 (2013)



Expeausition’s 23

L’angoisse, le désir de voir, de toucher et manger le corps de Dieu, d’étre ce
corps et de n 'étre que ¢ca font le principe de (dé)raison de 1’Occident. Du coup,
le corps, du corps, n'y a jamais lieu, et surtout pas quand on I’y nomme et [’y
convoque. Le corps, pour nous, est toujours sacrifié: hostie.

Si hoc est enim corpus meum dit quelque chose, c’est hors de parole, ce
n’est pas dit, ¢’est excrit — a corps perdu.»®®

whNk

88 Jean-Luc Nancy, Corpus, p. 9.

Revista Filosdfica de Coimbra—n.° 45 (2013) pp. 7-24






