
 37 

 
 
 

OS DISCURSOS NA ENEIDA: 

JÚPITER (4.223-237) E MERCÚRIO (4.265-276) 

 

Após o enlace sentimental entre Dido e Eneias no livro IV (160-172) da 
Eneida, dado a conhecer pela Fama, Iarbas, despeitado pela escolha da 
rainha, lamenta-se a Júpiter (4.206-218). E, na sequência do lamento, o deus 
vai enviar Mercúrio à terra (4.223-237):  

 
‘Vade age, nate, uoca Zephyros et labere pennis 
Dardaniumque ducem, Tyria Carthagine qui nunc 
exspectat fatisque datas non respicit urbis, 
adloquere et celeris defer mea dicta per auras. 
Non illum nobis genetrix pulcherrima talem 
promisit Graiumque ideo bis uindicat armis ; 
sed fore qui grauidam imperiis belloque frementem 
Italiam regeret, genus alto a sanguine Teucri 
proderet, ac totum sub leges mitteret orbem. 
Si nulla accendit tantarum gloria rerum 
nec super ipse sua molitur laude laborem, 
Ascanione pater Romanas inuidet arces? 
Quid struit?aut qua spe inimica in gente moratur 
nec prolem Ausoniam et Lauinia respicit arua ? 
Nauiget! Haec summa est, hic nostri nuntius esto.’ 

 

«Vai depressa, meu filho! Chama os Zéfiros e desliza com as tuas 
asas até à presença do chefe dos Dardânios, que agora se detém na tíria 
Cartago, sem pensar nas cidades que o destino lhe concedeu. Fala-lhe e, 
aproveitando as brisas velozes, leva-lhe a minha mensagem. Não foi 
este o herói que a sua formosíssima mãe nos prometeu, nem foi para 
isto que ela o salvou duas vezes das armas dos Gregos. Ele deveria 
governar a Itália, plena de impérios e fremente de guerras, e propagar a 
estirpe do nobre sangue de Teucro e submeter toda a terra às suas leis. 



Cláudia A. Afonso Teixeira 
 

 

 

Boletim de Estudos Clássicos — 45 

38 

Se a glória de tão grandes feitos em nada o inflama e se ele nada faz em 
prol da sua própria glória, há-de o pai recusar a Ascânio a cidadela de 
Roma? Que pensa ele? Que esperança o leva a demorar-se entre um 
povo inimigo, sem cuidar da sua ausónia descendência e dos campos de 
Lavínio? Que se faça ao mar! Tudo se resume nesta ordem. Sê, junto 
dele, o nosso mensageiro.» 
 
As indicações de Júpiter, que integram o plano geral da intervenção da 

divindade em contexto humano, visam, à semelhança do que ocorre no livro 
V da Odisseia (5. 29-42 e 5. 105-115) com a intervenção de Zeus, que envia 
Hermes a Calipso, quebrar o impasse que se gera com a permanência do 
herói em Cartago e, deste modo, relançar a acção.  

No entanto, contrariamente à intervenção de Zeus, a mensagem de 
Júpiter «is to Aeneas personally, stating powerfully the reasons why he must 
leave; it is an action directed at the conscience of Aeneas. Aeneas must 
remember his divine mission, and then is in a position to act accordingly – it 
is not necessary to release him (as it is with Odysseus) from a situation with 
which he cannot cope.»1  

Além disso, e contrariamente à intervenção de Zeus, as palavras de 
Júpiter encontram-se marcadas por um tom repreensivo; um tom que se não 
esgota em um plano exclusivamente emotivo, mas que, ao combinar-se com 
os elementos discursivos da intervenção, formula um acesso à questão da 
heroicidade subjacente à personagem de Eneias.  

Com efeito, não deixa de ser significativo que, no quadro da construção 
do heroísmo eneiádico, seja das palavras do supremo deus que emanam, pela 
primeira vez de forma estruturada na narrativa, determinados elementos que, 
considerados isoladamente, lançam uma nova perspectiva, de tonalidades 
negativas, sobre Eneias. Se, até ao momento, a óptica da revelação do herói 
se tem vindo a consubstanciar em uma paulatina, mas firme, acomodação ao 
destino e ao cumprimento das suas determinações, tal parece inverter-se no 
quadro da estada em Cartago.  

Na verdade, a constatação de Júpiter, no verso 227-228 (Non illum 
nobis genetrix pulcherrima talem / promisit), seguida de uma nova 
constatação que põe em causa a relação entre os tópicos salvação-destino     
(4. 228: Graiumque ideo bis uindicat armis) parecem constituir evidência da 
________________ 

1 WILLIAMS, R. D., The Aeneid of Vergil, 2 vols., edited with introduction 
and notes by….,  London, Macmillan, 1972, vol.1., 351.  



Os discursos da Eneida: Júpiter e Mercúrio 
 

 

 

Boletim de Estudos Clássicos — 45 

39 

anulação, ainda que temporária, da prévia e demonstrada ligação activa e 
consequente entre o herói e a sua missão. 

Essa evidência continua a manifestar-se ao longo da intervenção de 
Júpiter. Após a definição, em três versos, dos objectivos da missão eneiádica 
(4. 229-231: sed fore qui grauidam imperiis belloque frementem / Italiam 
regeret, genus alto a sanguine Teucri / proderet, ac totum sub leges mitteret 
orbem.), que culmina no reconhecimento de que tal missão aufere de um 
significado teleológico (submeter toda a terra às leis), que se sobrepõe à 
relação entre causa e efeito, determinada pelas fronteiras materiais e 
imanentes da narrativa, o deus regressa às considerações sobre o estado de 
Eneias. E essas considerações, assentes na ideia de abandono da missão já 
formulado no verso 225 (fatisque datas non respicit urbis) através do topos 
do alheamento, exprimem-se agora através dos topoi do incumprimento       
(4. 232-233: Si nulla accendit tantarum gloria rerum / nec super ipse sua 
molitur laude laborem), da inobservância pelos direitos da própria 
descendência (4. 234: Ascanione pater Romanas inuidet arces?), do engano 
(4. 235: aut qua spe inimica in gente moratur) e da inacção (4. 236: nec 
prolem Ausoniam et Lauinia respicit arua?).  

Neste sentido, as palavras de Júpiter traduzem o estádio final das 
consequências da acção do livro IV: «He [Eneias] is caught and temporarily 
lost in the tempestuous passion of Dido and his own passion for her; in this 
sense the book’s domination by Dido is a clear index of Aeneas’ weakness. 
We see the true vulnerability of the man, the real consequence of the loss of 
Anchises, his unreadiness for a destiny that required initiative of the most 
resolute kind. In short, the problem posed by Book IV is precisely Aeneas’ 
eclipse, his passivity and weakness. (....) he fails to be what he has to be if he 
is really to lay claim to either heroism or pietas.»2  

No entanto, o desvio da ordem, que vai determinar a disposição de 
Júpiter expressa em ’Nauiget!’, não deixa de constituir um dos indicadores de 
que, subjacente à formulação de Eneias, enquanto herói épico, se encontra 
não só um quadro de formação constituído in agendo, mas também que esse 
quadro se encontra distanciado de um dogmatismo severo que exclui 
elementos como a dúvida, a incerteza e a fraqueza da configuração dos seus 
heróis.  

________________ 

2 OTIS, Brooks, Virgil. A study in civilized poetry, Oxford, OUP, 1964, 266.  



Cláudia A. Afonso Teixeira 
 

 

 

Boletim de Estudos Clássicos — 45 

40 

A situação em que Mercúrio encontra Eneias dá corpo narrativo e 
accional às considerações previamente feitas por Júpiter (4.265-276): 

   ‘Tu nunc Karthaginis altae 
fundamenta locas pulchramque uxorius urbem 
exstruis? Heu, regni rerumque oblite tuarum! 
Ipse deum tibi me claro dimittit Olympo 
Regnator, caelum et terras qui numine torquet, 
Ipse haec ferre iubet celeris mandata per auras : 
Quid struis ? aut qua spe Libycis teris otia terris ?  
Si te nulla mouet tantarum gloria rerum 
nec super ipse tua moliris laude laborem, 
Ascanium surgentem et spes heredis Iuli  
respice, cui regnum Italiae Romanaque tellus 
debentur.’ 

 
«És tu quem agora lança os alicerces da alta Cartago e levantas, 

como marido dedicado, uma bela cidade? Ai de ti, esquecido do teu 
reino e do teu destino! É o próprio soberano dos deuses que a ti me 
envia do claro Olimpo, aquele que, com o seu poder, faz girar o céu e a 
terra. Ele mesmo me ordena que te traga esta mensagem através dos 
ventos céleres. Que pensas tu? Que esperança te faz gastar o teu tempo 
nestas terras líbias? Se em nada te move a glória de tão grandes feitos, 
nem te empenhas em prol do teu louvor, olha para Ascânio que cresce, 
e a esperança do legado de Iulo, a quem são devidos o reino de Itália e a 
terra romana.» 
 
As palavras de Mercúrio a Eneias vão determinar que «His conscience 

has obviously been awakened (….). He knows he must go: like any guilty 
man he wants to get it over, cut the troublesome emotions, do what he has to 
do without more words and tears.»3 No entanto, além do valor accional de 
que se reveste a intervenção de Mercúrio, no sentido da promoção da 
consequente decisão de Eneias de partir de Cartago, as palavras do deus 
apresentam a faculdade de ampliarem as de Júpiter, marcando os sentidos 
verdadeiramente determinantes da situação presente do herói. Com efeito, a 
primeira referência à actividade de Eneias (4.265-267: ‘Tu nunc Karthaginis 
________________ 

3 OTIS, Brooks, Virgil. A study in civilized poetry, Oxford, OUP, 1964, 267. 



Os discursos da Eneida: Júpiter e Mercúrio 
 

 

 

Boletim de Estudos Clássicos — 45 

41 

altae / fundamenta locas pulchramque uxorius urbem /exstruis?) constitui um 
acesso ao correcto sentido da permanência de Eneias em Cartago.  

A combinatória entre a menção aos trabalhos de Eneias na construção 
da cidade, que evidencia o assumir, pela parte do herói, da missão da rainha, 
e a menção ao ‘estatuto’ de uxorius, resultante do enlace que, embora 
agilizado por Vénus e Juno, se encontra em total desacordo com os ditames 
do fatum,4 exprimem bem a inversão que, no decurso do livro IV, se produziu 
em Cartago relativamente aos antecedentes da acção e aos pressupostos da 
missão. E, neste sentido, o verso 267 (Heu, regni rerumque oblite tuarum!), 
que concentra e amplia o topos do alheamento, expresso por Júpiter, no verso 
225 (fatisque datas non respicit urbis) mais não constitui do que a chave de 
significado do presente estado de Eneias. 

A referência de Mercúrio, nos versos seguintes, às ordens de Júpiter 
mantém, em termos gerais, o sentido das palavras do deus: «Much of 
Mercury’s speech is repeated from Jupiter’s; this is a very frequent feature of 
Homeric epic, but much rarer in Virgil. Here it is employed to bring home to 
the reader by reiteration the gravity of Aeneas’ negligence.»5 No entanto, no 
tocante ao sentido restrito das mesmas, Mercúrio opera algumas 
modificações, visíveis nos seguintes versos: 

 
4.235 : aut qua spe inimica in gente moratur  
4.271 : aut qua spe Libycis teris otia terris ? 
 
4.236 : nec prolem Ausoniam et Lauinia respicit arua ?  
4.274-5 :  Ascanium surgentem et spes heredis Iuli / respice, 
 
4.234: Romanas (…) arces?  
4.275: regnum Italiae Romanaque tellus 
 
Do conjunto das modificações operadas por Mercúrio, relativamente   

às palavras de Júpiter, sobressai o redimensionamento das informações. A 
________________ 

4 Vide, a este respeito, as indicações de Creúsa, em 2.781 e 783-4: ‘et terram 
Hesperiam uenies (...). / Illic res laetae regnumque et regia coniunx / parta tibi. (....)’ 
«e chegarás à terra da Hespérides (...). Aí te aguardam a felicidade, um reino e uma 
esposa real.» 

5 WILLIAMS, R. D., The Aeneid of Vergil, 2 vols., edited with introduction and 
notes by….,  London, Macmillan, 1972, vol.1., 355.  



Cláudia A. Afonso Teixeira 
 

 

 

Boletim de Estudos Clássicos — 45 

42 

transformação da inimica gens no genérico Libycae terrae, a omissão da 
proles Ausonia e a consequente centralização da questão em Ascânio e no seu 
legado, e a omissão da referência às Romanae arces em benefício dos 
novamente genéricos regnum Italiae Romanaque tellus, se, por um lado, 
pode indiciar que Mercúrio, na qualidade de “(….) the god of eloquence, 
facundus nepos Atlantis, (….) could not merely repeat the message 
verbatim.”6, por outro lado, exprime a acomodação da perspectiva de um 
quadro de omnisciência, no tocante à missão eneiádica e aos seus referenciais 
históricos e políticos, a um quadro, no qual a perspectiva do herói é parcial e 
ajustada aos condicionalismos da narrativa. 

Deste modo, do conjunto das intervenções divinas de Júpiter e 
Mercúrio é possível constatar não só a perfeita coesão textual dos episódios, 
como a sua coerência interna: as palavras de Júpiter encontram-se em total 
consonância não apenas com a sua definição de deus supremo e omnisciente, 
mas também com a sua estrita acomodação aos pressupostos do Fatum, na 
medida em que «(….) the will of (….) Jupiter is supreme over the rest and is 
always identified with the ordinances of Fate. (....) working of Fate in the 
poem appears as the working of a purpose and not simply as the fulfilment of 
an impersonal scheme: Fate assumes the character of Providence.»;7 palavras 
que, por sua vez, Mercúrio traz à terra, em um sentido de acomodação ao 
plano humano, forçosamente mais limitado e circunscrito pelo programa da 
acção e do conhecimento do herói.  

 
CLÁUDIA A. AFONSO TEIXEIRA 

 

________________ 

6 HIGHET, Gilbert, The speeches in Vergil’s Aeneid, Princeton – New-Jersey, 
PUP, 1972, 124. 

7 CAMPS, W. A., An introduction to Virgil’s Aeneid, Oxford, OUP, 1969,    
42-43. 


