
DE NOVO O PARODO DO «AGAMEMNON» 

Em artigo publicado em 1983 (1) no Journal of Hellenic Studies, 
ocupa-se Lloyd-Jones do antigo e árduo problema da intervenção 
de Ártemis no párodo do Agamémnon. A argumentação desenvolvida 
vai no sentido de provar que Zeus se serve de Agamémnon para punir 
o crime dos Troianos, do mesmo modo que se serve de Clitemnestra 
para punir em Agamémnon o crime de Atreu, e que o sacrifício de 
Ingénia é uma exigência natural de Ártemis para secundar uma expe­
dição em que se realiza a vontade de Zeus. 

Os problemas envolvidos nesta síntese do pensamento de Lloyd-
-Jones são muitos e vale a pena tentar, mais uma vez, dilucidá-los. 

Em primeiro lugar, vejamos a questão da «naturalidade» de que 
se reveste aos olhos de Ártemis o sacrifício de Ingénia. Apoia-se 
Lloyd-Jones num passo de Burkert (2), em que o grande especialista 
da história da religião grega define Ártemis como uma deusa de «sacri­
fícios sangrentos». Dados histórico-religiosos provariam que a morte 
de Ingénia representaria um sacrifício normal, propiciatório, realizado 
no momento da partida da expedição a Tróia, e que a consumação 
do acto sangrento significaria essencialmente a identificação das von­
tades de Zeus e Ártemis em relação ao projecto de vingança do rapto 
de Helena. Esta interpretação dos acontecimentos trágicos parece, 
no entanto, resultar de uma visão que não tem em conta os dados inter­
nos do texto dramático, traduzindo a posição de alguém que se situa 
fora do drama para o julgar. Efectivamente, onde é que se salienta 
no texto, longamente interessado numa espécie de caracterização de 
Ártemis, a faceta considerada essencial da sua actuação como fautora 
de «sacrifícios sangrentos»? O Coro introduz a figura da deusa no 
contexto do festim das águias, «os alados cães de seu pai, que imolaram 
a pobre lebre antes de dar à luz a sua prole» (w. 136-7). E o ódio 

(1) «Artemis and Iphigeneia», pp. 87-102. 
(2) Art. cit., p. 88. 



4 MANUEL O. PULQUERIO 

que a deusa vota a este banquete abominável (arvysl òè òemvov aîerœv: 
v. 138) é justificado imediatamente nos seguintes termos: 

«Sendo a Bela tão benevolente com os frágeis rebentos, quais 
gotas de orvalho, dos ferozes leões, comprazendo-se com as crias 
de leite de todos os animais selvagens, pede a Zeus que realize 
o que estas coisas pressagiam, as visões ao mesmo tempo favo­
ráveis e lamentáveis das aves. Mas eu invoco o Péan dos gritos 
agudos, para que ela não prepare aos Dânaos alguma impossi­
bilidade de navegar, soltando ventos contrários que retenham os 
navios longamente no porto, criando assim as condições para 
outro sacrifício sem lei e sem festim, artífice inato de discórdias 
que não pouparão sequer um marido: à espera fica, pronta para 
se erguer um dia, uma ecónoma pérfida e terrível, a ira, que não 
esquece a vingança duma filha.» (vv. 140-55) 

Este passo, com que Calcas, o adivinho, conclui a sua interpre­
tação dos «presságios das aves, surgidas à partida» (w. 156-7), encerra 
variadas afirmações, ricas de consequências. Observem-se, primeira­
mente, os aspectos postos em relevo por Calcas na apresentação de 
Ártemis. O principal atributo da deusa, referido no texto, é o da 
benevolência em relação às crias dos animais selvagens que ela protege 
e em que se compraz. Esta benevolência poderá, profetiza Calcas, 
levá-la a preparar aos Dânaos «alguma impossibilidade de navegar», 
criando as condições (a7tevôofj,éva) para outro sacrifício sem lei, etc. 
Em minha opinião, não há no texto nada que insinue em Ártemis o 
desejo de sacrifícios sangrentos. O apuramento do significado do 
particípio «GTtevôojuéva» é decisivo neste contexto. O sentido usual 
de «ansvôo/xai» (apressar-se em direcção a, exigir, desejar) cria difi­
culdades graves à interpretação geral do párodo. Se a expedição a 
Tróia, condicionada pela realização do sacrifício de Ifigénia, se destina 
a destruir Tróia e os Troianos e se a deusa «detesta o festim das águias», 
que é, na interpretação de Calcas, a prefiguração daqueles aconteci­
mentos guerreiros, como entender que a deusa possa «exigir»- ou «dese­
jar» o sacrifício de Ifigénia, que é o rito: propiciatório da expedição 
(ttQOTÉkEia vacõv: v. 227). Será que este sacrifício poupa as vítimas 
das águias, quer dizer, as vítimas futuras dos Gregos ou, a realizar-se, 
significará apenas mais um sacrifício que o destino somará à catás­
trofe troiana? O amor da deusa pelas crias dos animais deveria logi-



DE NOVO O PARODO DO «AGAMEMNON» 5 

camente satisfazer-se mais com a desistência da expedição do que 
com a medonha acumulação de vítimas, numa sangrenta compensação. 
Nestas condições, parece-me evidente que an&oòojjim significa apenas 
«criar as condições para» ou, se se insiste num dos significados usuais, 
este nunca poderá ser «desejar» mas tão só «exigir», entendendo a 
exigência como uma forma terrível de dissuasão: Ártemis não quer 
a expedição. 

Nem Ártemis, nem Zeus (3). Se Agamémnon é instrumento de 
Zeus para punir os Troianos, que sentido atribuir ao famoso Hino 
a Zeus neste contexto? O Tiádsi [tádoç, que constitui um dos cumes 
do pensamento esquiliano, deixaria de ter sentido, porque Agamémnon 
deixaria de ser culpado. A ligação do nadei pádoç com a culpa de 
Agamémnon é, em minha opinião, um dado importante para a com­
preensão do Hino a Zeus e esclarecimento do problema da posição 
deste texto no conjunto do párodo do Agamémnon. 

Analisando a questão da relevância do Hino a Zeus no contexto 
em que surge, afirma Dawe (4) que a função deste passo é totalmente 
anticipatória, dado que nada nos versos precedentes o prepara ou 
anuncia. Esta afirmação é, porém, a meu ver, contrariada pela parte 
final da intervenção de Calcas, atrás citada, em que se desenha todo 
o horror do destino próximo e futuro de Agamémnon. Pouco adianta 
falar da obscuridade da alusão feita por Calcas ao sacrifício de Ingénia. 
O Coro que entoa o Hino a Zeus, depois de ter reproduzido as palavras 
de Calcas, é o mesmo que, logo a seguir, descreve a â^rj%avía de Aga­
mémnon. Na interpretação do Coro, as palavras de Calcas parecem, 
portanto, claramente ligadas ao dilema trágico do Atrida. O Hino 
interrompe a sucessão dos pensamentos, mas, na realidade, prende-se 
ao que precede e ao que segue. Dawe confunde a obscuridade que 

(3) Em artigos publicados na revista Hermes, respectivamente em 197 8 
(«Funktion und Bedeutung des Zeus-Hymnos im 'Agamemnon', des Aisçhylos») 
e 1979 («Artemis und Agamemnon in der Parodos des Aischyleischen 'Agamemnon'»), 
H. Neitzel apresenta a tese da hostilidade de Ártemis e Zeus à expedição dos Atridas 
contra Tróia como forma de solução dos problemas complicados que o párodo 
do Agamémnon suscita. Esta tese tinha sido por mim defendida no meu artigo 
«O problemas do sacrifício de Ifigénia no Agamémnon de Esquilo», publicado em 1970 
nos Vols. XXI-XXII da revista Humanitas, mas Neitzel, que cita o meu artigo.nos 
seus estudos, não se dá conta da coincidência das opiniões. 

(4) «The Place of the Hymn to Zeus in Aeschylus' Agamemnon», 
Eranos 64 (1966), p. 2. 



6 MANUEL O. PULQUERIO 

o pensamento, expresso por Calcas, apresenta para o espectador, e a 
obscuridade para o Coro, que evidentemente não existe. E, o que é 
importante, o Hino tem de ser entendido em termos de reflexões do 
Coro, dez anos decorridos sobre os acontecimentos que o párodo relata. 
Que sentido atribuir, porém, neste contexto à lei soberana do nadei 
jj,áQoç1 E quem é a pessoa visada pelo Coro na enunciação desta lei? 

Vejamos, em primeiro lugar, o sentido das palavras. Defende 
P. Smith a ideia de que a significação a atribuir ao nadei fiádoç não 
pode ser a tradicional de «aprendizagem pelo sofrimento», mas sim 
a de «aprendizagem pela experiência» (5). A isto pode objectar-se 
que, se esta experiência não for de sofrimento, a expressão torna-se 
absurda, porque se esvazia de todo o conteúdo moral. Efectivamente, 
se um crime traz ao seu autor grandes benefícios materiais e nenhuma 
expiação, que é que a experiência lhe ensina, a não ser a impunidade 
com que muitas vezes é brindado o infractor? 

Mas, aceitando, portanto, a significação usual de «aprendizagem 
pelo sofrimento», a quem referir, no pensamento do Coro, a realidade 
do nadei /uádoç'? A Paris, como pretende P. Smith? (6) A Clite-
mnestra e, sobretudo, a Orestes, como defende Dodds ? (7) Creio 
que a integração do Hino no párodo se faz, com toda a evidência, 
em relação ao sacrifício de Ingénia e que, portanto, o nadei ftádoç se 
refere naturalmente a Agamémnon. Mas que é que Agamémnon 
aprende afinal com o sofrimento? Em minha opinião, Agamémnon 
aprende com a morte a respeitar os limites humanos. É um caso 
extremo de aprendizagem, no sentido da restauração do equilíbrio, 
no regresso das forças desencadeadas aos limites do humano. Não é 
só, como quer Dodds, «a consciência das próprias acções e das razões 
que as movem», isto seria do domínio estrito do conhecimento, ao 
passo que a norma do nadei /j,ádoç se situa na esfera moral: o homem 
«aprende» o valor das suas acções, aprende a respeitar as exigências 
profundas da sua natureza. 

Mas isto implica que o homem, ao agir, o faz de forma voluntária 
e, portanto, responsável. E o problema da responsabilidade de Aga-

- (5) : On the Hymn to Zeus in Aeschylus'' Agamemnon, American Classical 
Studies 5, 1980, pp. 22; 26. 

(6) Op. cit., p. 27. 
(7) Citado por V. di Benedetto, «La saggezza di Agamennone», Dioniso 48 

(1977), p. 170. 



DE NOVO O PARODO DO «AGAMEMNON» 7 

mémnon no sacrifício de Ingénia não se pode dizer, em absoluto, 
resolvido. H. Strohm, retomando a conhecida tese de Page, no pre­
fácio à sua edição do Agamémnon (8), afirma em artigo publicado 
em 1982 em Wiener Studien: «Paris, Agamémnon, Orestes, no meio 
de um mundo cheio de acções divinas, demónicas, abandonam a sua 
vontade em situações de crise.» (9) 

Esta opinião, no que se refere a Agamémnon (não discutirei agora 
os casos de Paris e Orestes), parece-me, porém, em contradição com 
os textos. Recordemos a fala decisiva de Agamémnon, depois de 
o adivinho ter proclamado «outro remédio mais pesado do que a 
tempestade amarga»: 

«Sorte pesada é não obedecer, mas pesada também se dila­
cerar a minha filha, o ornamento da minha casa, manchando 
as minhas mãos de pai nas correntes de sangue duma donzela 
imolada junto do altar. Qual destes dois partidos é isento de 
mal? Como me hei-se eu tornar um desertor da frota, traindo 
os meus aliados? Não trairei, já que é justo desejar com ardor 
extremo o sacrifício que, para domar os ventos, fará correr o 
sangue duma virgem. E oxalá seja para bem!» (vv. 206-217) 

Quando Neitzel defende a tese da «desobediência militar» (10) 
em relação ao início da citada antístrofe do párodo, está, a meu ver, 
a forçar a interpretação. Não há no texto qualquer referência a uma 
ordem do exército, tudo indica, pelo contrário, atendendo até à ligação 
com a estrofe anterior (jiqoyéQcov "AQTS/AIV), que a entidade suben­
tendida é, naturalmente, Ártemis. Como entender, porém, que Aga­
mémnon possa classificar de desobediência a Ártemis a renúncia ao 
sacrifício da filha e, portanto, à expedição (única interpretação possí­
vel do texto), se é exacto, como atrás procurei demonstrar, que Ártemis 
«não quer a expedição»? 

Há, sem dúvida, no espírito de Agamémnon uma confusão fatal, 
uma cegueira trágica (CíTT?), que o faz considerar «justo» {Bèfiiç: v. 217) 

(8) Agamémnon age, no sacrifício de Ifigénia, por compulsão do destino 
{Aeschylus: Agamemnon, 1960, p. XXIII e segs.). 

(9) «Ueber einige Aktionen der Wiïlenslenkung bei Aischylos», p. 51. 
(10) «Artemis und Agamemnon in der Parodos des Aischyleischen 'Aga­

memnon'», Hermes 107 (1979), p. 25. 



8 MANUEL O. PULQUÉRIO 

o derramamento do sangue de uma virgem. E é dominado por esta 
cegueira que o Atrida age, consciente, porém, das alternativas postas 
à sua acção: «Qual destes dois partidos é isento de mal?». A pergunta 
não é a de quem se sente vinculado pelo destino a uma decisão. Tudo, 
nesta fala de Agamémnon, aponta para a liberdade que a personagem 
sente no acto de decidir. Isto explica que o Coro possa, logo a seguir, 
falar de um «vento ímpio, impuro, sacrílego» (vv. 219-20) que sopra 
na alma de Agamémnon, no momento em que ele se dobra «ao jugo 
da necessidade» (v. 218). Esta necessidade, já o disse no estudo atrás 
citado, publicado em 1970 na revista Humanitas, «não exclui em Aga­
mémnon a consciência duma alternativa real. A «necessidade» aqui 
é uma face da acção, a outra é o seu carácter voluntário.» E mais 
adiante: «Verdadeiramente o destino apenas impõe uma decisão, 
não impõe uma solução.» (11) : 

Esta decisão tem na sua base a ira de Ártemis contra o projectado 
massacre dos Troianos. Mas, pergunta T. Gantz(12), como explicar 
que esta ira tome por alvo Agamémnon em vez de Zeus? Afinal não 
são as águias de Zeus que matam a lebre? A questão tem a ver com o 
problema, já posto por Kitto (13), da existência de uma dissensão no 
Olimpo entre as duas divindades interventoras no párodo do Aga­
mémnon (Ártemis e Zeus). Esta ideia é de abandonar inteiramente, 
considerando que o prodígio em causa não tem força determinante, 
é apenas uma antevisão dum futuro possível, condicionado por uma 
decisão humana, sendo evidente, pelo contexto, que a queda de Tróia 
não é uma necessidade absoluta. 

Agamémnon é, portanto, o homem responsável, cuja demência, 
manifestada no sacrifício de Ifigénia, está na origem dos seus males 
futuros. Ártemis e Zeus limitam-se a criar as condições em que o 
Atrida terá que se definir face ao destino. Os deuses estão natural­
mente isentos de culpa nos sucessos fatais que marcam o tempo trár 
gico de Áulide. 

MANUEL O. PULQUéRIO 

(11) Art. cit., p. 376. 
(12) «The Chorus of Aischylos' Agamemnon», Harvard Studies in Classical 

Philology 87 (1983), p. 73. 
(13) Form and Meaning in Drama, p. 69 e segs. 


