DE‘i NOVO O PARODO DO «AGAMEMNON»

Em artigo publicado em 1983 (1) no Jowrnal of Hellenic Studies,
ocupa-se- Lloyd-Jones do antigo e drduo problema da intervengio
de Artemis no parodo do Agamémnon. A argumentagio desenvolvida
vai no sentido de provar que Zeus se serve de Agamémnon para punir
o crime dos Troianos, do mesmo modo que se serve de Clitemnestra
para punir em Agamémnon o crime de Atreu, ¢ que o sacrificio de
Ifigénia é uma exigéncia natural de Artemis para secundar uma expe-
digdo em que se realiza a vontade de Zeus.

Os problemas envolvidos nesta sintese do pensamento de Lloyd-
-Jones sdo muitos e vale a pena tentar, mais uma vez, dilucida-los..

Em primeiro lugar, vejamos a questio da «naturalidade» de. que
se reveste aos olhos de Artemis o sacrificio de Ifigénia. Apoia-se
Lloyd-Jones num passo de Burkert(2), em que o grande especialista
da histéria da religifio grega define Artemis como uma deusa de «sacri-
ficios sangrentos». Dados histérico-religiosos provariam que a morte
de Ifigénia representaria um sacrificio normal, propiciatério, realizado
no momento da partida da expedi¢io a Tréia, e que a consumagdo
do acto sangrento significaria essencialmente a identificagio das von-
tades de Zeus ¢ Artemis em relagdo ao projecto de vinganga do rapto
de Helena. Esta interpretacfio dos acontecimentos trigicos parece,
no entanto, resultar de uma visdo que ndo tem em conta os dados inter-
nos do texto dramatico, traduzindo a posigio de alguém que se situa
fora do drama para o julgar. Efectivamente, onde € que se salienta
no texto, longamente interessado numa espécie de caracterizagfio de
Artemis, a faceta considerada essencial da sua actuagdo como fautora
de «sacrificios sangrentos»? O Coro introduz & figura da deusa no
contexto do festim das dguias, «os alados ces de seu pai, que imolaram
a pobre lebre-antes de dar a luz a sua prole» (vv. 136-7). E o dédio

(1) «Artemis and Iphigeneia», pp. 87-102,
(2) Art. cir., p. 88.



4 MANUEL O. PULQUERIO

que a deusa vota a este banquete abomindvel (oTvyel 8¢ detmvoy aleTdv:
v. 138) é justificado imediatamente nos seguintes termos:

«Sendo a Bela tdo benevolente com os frageis rebentos, quais
gotas de orvalho, dos ferozes ledes, comprazendo-se com as crias
de leite de todos os animais selvagens, pede a Zeus que realize
0 que estas coisas pressagiam, as visSes ao mesmo tempo favo-
raveis e lamentaveis das aves. Mas eu invoco o Péan dos gritos
‘agudos, para que ela nfo prepare aos Dinaos alguma impossi-
bilidade de navegar, soltando ventos contrarios que retenham os
navios longamente no porto, criando assim as condigbes para
outro sacrificio sem lei e sem festim, artifice inato de discordias
que ndo poupardo sequer um marido: a espera fica, pronta para
se .erguer um dia, uma ecénoma pérfida e terrivel, a ira, que nfo
esquece a vinganga duma filha» (vv. 140-55) ‘

Este passo, com que Calcas, o adivinho, conclui a sua interpre-
tagio dos «pressagios das aves, surgidas a partida» (vv. 156-7), encerra
variadas- afirmagOes, ricas de consequéncias. Observem-se, primeira-
mente, 0s aspectos postos em relevo por Calcas na apresentagio de
Artemis. O principal atributo da deusa, referido no texto, é o da
benevoléncia em relagdo as crias dos animais selvagens que ela protege
e em que se compraz. Esta benevoléncia poderd, profetiza . Calcas,
leva-la a preparar aos Dénaos «alguma impossibilidade de navegar»,
criando as condigBes (smevdouéva) para outro sacrificio sem lei, etc.
Em minha opinidio, nio hi no texto nada que insinue em Artemis o
desejo de sacrificios sangrentos. O apuramento do significado do
participio «omevdouévan é decisivo neste contexto. O sentido wusual
de «omebdouar» (apressar-se em direcglo a, exigir, desejar) cria difi-
culdades graves & interpretagdo geral do parodo. Se a expedigio a
Tréia, condicionada pela realizag8o do sacrificio de Ifigénia, se destina
a destruir Tréia e os Troianos e se a deusa «detesta o festim das dguiasy,
que €, na interpretagio de Calcas, a prefiguracio daqueles aconteci-
mentos guerreiros, como. entender que a deusa possa «exigir» ou «dese-
jar».o sacrificio .de Higénia, que é o rito propiciatério ‘da expedigio
(moovéder vadv: v. 22T). Serd que este sacrificio poupa as vitimas
das aguias, quer dizer, as vitimas futuras dos Gregos ou, a realizar-se,
significard apenas mais um sacrificio que o destino somard & catas-
trofe troiana? O amor da deusa pelas crias dos animais deveria logi-



DE NOVO O PARODO DO «AGAMEMNON» 5

camente satisfazer-se mais com a desisténcia da expedigio do que
com a medonha acumulagio de vitimas, numa sangrenta compensagio.
Nestas condigdes, parece-me evidente que omeddouar significa apenas
«criar as condigBes para» ou, se se insiste num dos significados usuais,
este nunca poderd ser «desejar» mas tdo sé «exigir», entendendo a
exigéncia como uma forma terrivel de dissuasio: Artemis nio quer
a expedigio. v

Nem Artemis, nem Zeus (3). Se Agamémmnon ¢ instrumento de
Zeus para punir os Troianos, que sentido atribuir ao famoso Hino
a Zeus neste contexto? O mdfst pdfog, que constitui um dos cumes
do pensamento esquiliano, deixaria de ter sentido, porque Agamémnon
deixaria de ser culpado. A ligagiio do mdfer pudboc com a culpa de
Agamémnon é, em minha opinifio, um dado importante para a com-
preensdo do Hino a Zeus e esclarecimento do problema da posi¢io
deste texto no conjunto do parodo do Agamémnon.

Analisando a questfio da relevincia do Hino a Zeus no contexto
em que surge, afirma Dawe (4) que a fungfo deste passo € totalmente
anticipatoria, dado que nada nos versos precedentes o prepara ou
anuncia. Esta afirmacfio é, porém, a meu ver, contrariada pela parte
final da intervengfio de Calcas, atras citada, em que se desenha todo
o horror do destino proximo e futuro de Agamémnon. Pouco adianta
falar da obscuridade da alus#o feita por Calcas ao sacrificio de Ifigénia.
O Coro que entoa o Hino a Zeus, depois de ter reproduzido as palavras
de Calcas, é 0 mesmo que, logo a seguir, descreve a dunyavic de Aga-
mémnon. Na interpretagio do Coro, as palavras de Calcas parecem,
portanto, claramente ligadas ao dilema tragico do Atrida. O Hino
interrompe a sucessdo dos pensamentos, mas, na realidade, prende-se
ao que precede e ao que segue. Dawe confunde a obscuridade que

(3) Em artigos publicados na revista Hermes, respectivamente em 1978
(«Funktion und Bedeutung des Zeus-Hymnos im ‘Agamemnon’ des Aischylos»)
¢ 1979 («Artemis und Agamemnon in der Parodos des Aischyleischen ‘Agamemnon’»),
H. Neitzel apresenta a tese da hostilidade de Artemis e Zeus 4 expedi¢io dos Atridas
contra Tréia como forma de solugdo dos problemas complicados que o parodo
do Agamémnon suscita. Esta tese tinha sido por mim defendida no meu artigo
«O problemas do sacrificio de Ifigénia no Agamémnon de Esquilo», publicado em 1970
nos Vols. XXI-XXII da revista Humanitas, mas Neitzel, que cita o meu artigo nos
seus estudos, ndo se d4 conta da coincidéncia das opinides.

(4). «The Place of the Hymn to Zeus in Aeschylus’ Agamemnon»,
Eranos 64 (1966), p. 2.



6 MANUEL O. PULQUERIO

o pensamento, expresso por Calcas, apresenta para o espectador, e a
obscuridade para o Coro, que evidentemente nfio existe.” E, o .que é
importante, o Hino tem de ser entendido em termos de. reflexdes do
Coro, dez anos decorridos sobre os acontecimentos que o parodo relata.
Que sentido atribuir, porém, neste contexto & lei soberana do mdfe
udBoc? E quem € a pessoa visada pelo Coro na enunciagfio desta lei?

Vejamos, em primeiro lugar, o sentido das palavras. Defende
P. Smith a ideia de que a significagio a atribuir a0 ndfer pudfog ndo
pode ser a. tradicional de «aprendizagem pelo sofrimento», mas sim
a de «aprendizagem pela experiéncia» (5). A isto pode objectar-se
que, se esta experiéncia ndo for de sofrimento, a expressio torna-se
absurda, porque se esvazia de todo o contetdo moral. Efectivamente,
se um crime traz ao seu autor grandes beneficios materiais e nenhuma
expiagdo, que é que a experi€ncia lhe ensina, a ndo ser a impunidade
com que muitas vezes é brindado o infractor?

Mas, aceitando, portanto, a significagdo usual de «aprendizagem
pelo sofrimento», a quem referir, no pensamento do Coro, a realidade
do mdfer udfog? A Paris, como pretende P. Smith?(6) A. Clite-
mmnestra e, sobretudo, a Orestes, como defende Dodds?(7) Creio
que a integraciio do Hino no pérodo se faz, com toda a evidéncia,
em relagio ao sacrificio de Ifigénia e que, portanto, o mdfet udbog se
refere naturalmente a Agamémnon. Mas que € que Agamémnon
aprende afinal com o sofrimento? Em minha opinido, Agamémnon
aprende com a morte a respeitar os limites humanos. E um caso
extremo de aprendizagem, no sentido da restaura¢io do equilibrio,
no regresso das forgas desencadeadas aos limites do humano. NZo ¢
s0, como quer Dodds, «a consciéncia das proprias acgOes e das razdes
que as movemy, isto seria do dominio estrito do conhecimento, ao
passo que a norma do wdfe udbog se situa na esfera moral: o homem
«aprende» o valor das suas acgles, aprende a respeitar as exigéncias
profundas da sua natureza.

Mas isto implica que o homem, ao agir, o faz de forma voluntiria
e, portanto, responsavel. E o problema da responsabilidade de Aga-

(5) :On the Hymmn to Zeus in Aeschylus’ Agamemnon, American Classical
Studies 5, 1980, pp. 22; 26.
6) Op. cit., p. 27.
. {(7) Citado por V. di Benedetto, «La saggezza di Agamennone», Dioniso 48
(1977, p. 170.



DE NOVO O PARODO DO «AGAMEMNON» 7

mémnon no sacrificio de Ifigénia nfio se pode dizer, em absoluto,
resolvido. H. Strohm, retomando a conhecida tese de Page, no pre-
facio a sua edigio do Agamémnon (8), afirma em artigo publicado
em 1982 em Wiener Studien: «Paris, Agamémnon, Orestes, no meio
de um mundo cheio de acgbes. divinas, demoénicas, abandonam a sua
vontade em situagdes de crise.» (9)

Esta opinido, no que se refere a Agamémnon (nfo discutirei agora
os casos de Paris e Orestes), parece-me, porém, em contradi¢io com
os textos. Recordemos a fala decisiva de Agamémnon, depois de
o adivinho ter proclamado «outro remédio mais pesado do que a
tempestade amarga»:

«Sorte pesada é nfio obedecer, mas pesada também se dila-
cerar a minha filha, o ornamento da minha casa, manchando
as minhas m#os de pai nas correntes de sangue duma donzela
imolada junto do altar. Qual destes dois partidos é isento de
mal? Como me hei-se eu tornar um desertor da frota, traindo
os meus aliados? N3fo trairei, j& que € justo desejar com ardor
extremo o sacrificio que, para domar os ventos, fard correr o

sangue duma virgem. E oxald seja para bem!» (vv. 206-217)

Quando Neitzel defende a tese da «desobediéncia militar» (10)
em relagdo ao inicio da citada antistrofe do parodo, estd, a meu ver,
a forgar a interpretagio. N&o ha no texto qualquer referéncia a uma
ordem do exército, tudo indica, pelo contririo, atendendo até a ligagéo
com a estrofe anterior (mpopdpwy *Agreuwy), que a entidade suben-
tendida ¢, naturalmente, Artemis. Como entender, porém, que Aga-
mémnon possa classificar de desobediéncia a Artemis a rentincia ao
sacrificio da filha e, portanto, & expedigdo (lnica interpretagio possi-
vel do texto), se é exacto, como atrds procurei demonstrar, que Artemis
«ndo quer a expedicion?

H4, sem duvida, no espirito de Agamémnon uma confusdo fatal,
uma cegueira tragica (&), que o faz considerar «justo» (8duec: v. 217)

(8) Agamémnon age, no sacrificio de Ifigénia, por compuisio do destino
(Adeschylus: Agamemnon, 1960, p. XX1II ¢ segs.).

(9) «Ueber einige Aktionen der Willenslenkung bei Aischylos», p. 51.

(10) «Artemis und Agamemnon in der Parodos des Aischyleischen ‘Aga-
memnon’», Hermes 107 (1979), p. 25.



8 o MANUEL O. PULQUERIO

o derramamento do sangue de uma virgem. E ¢é dominado por esta
cegueira que o Atrida age, consciente, porém, das alternativas postas
a sua acgfo: «Qual destes dois partidos € isento de mal?. A pergunta
ndo ¢ a de quem se sente vinculado pelo destino a uma decisdio. Tudo,
nesta fala de Agamémnon, aponta para a liberdade que a personagem
sente no acto de decidir. Isto explica que o Coro possa, logo a seguir,
falar de um «vento impio, impuro, sacrilego» (vv. 219-20) que sopra
na alma de Agamémnon, no momento em que ele se dobra «ao jugo
da necessidade» (v. 218). Esta necessidade, ja o disse no estudo atras
citado, publicado em 1970 na revista Humanitas, «<ndo exclui em Aga-
mémnon a consciéncia duma alternativa real. A «necessidade» aqui
¢ uma face da acglo, a outra é o seu caracter voluntario.» E mais
adiante: «Verdadeiramente 0 destino apenas impde uma decis#o,
nfo impde uma solugfo.n» (11) -

Esta decisfio tem na sua base a ira de Artenns contra o projectado
massacre dos Troianos. Mas, pergunta T. Gantz (12), como explicar
que esta ira tome por alvo Agamémnon em vez de Zeus? Afinal nfo
s#o as aguias de Zeus que matam a lebre? A questio tem a ver com o
problema, ja posto por Kitto (13), da existéncia de uma dissensfo no
Olimpo. entre as duas divindades interventoras no parodo do. Aga-
mémnon (Artemis e Zeus). Esta ideia é de abandonar inteiramente,
considerando que o prodigio em causa ndo tem forga determinante,
¢ apenas uma antevisio dum futuro possivel, condicionado por uma
decis@o humana, sendo evidente, pelo contexto, que a queda de Troia
ndo € uma necessidade absoluta.

Agamémnon ¢, portanto, o homem responsavel, cuja deméncia,
manifestada no sacrificio de Ifigénia, estd na origem dos seus males
futuros. Artemis e Zeus limitam-se a criar as condigdes em que o
Atrida terd que se definir face ao destino. Os deuses estdo natural-
mente isentos de culpa nos sucessos fatais que marcam o tempo tra-
gico de Aulide.

" ManUeL O. PULQUERIO

(11)  Art. cit., p. 376. :

(12) «The Cho1us of Aischvlos’ Agamemnom», Harvard Studzes in C[asszcal
Philology 87 (1983), p. 73.

(13) Form and Meaning in Drama, p. 69 ¢ segs.



