
HVMANITAS- Vol. LIV (2002) 9-33 

CARMEN BARRIGóN FUENTES 

Universidad de Valladolid 

LA EXPRESIÓN DEL SENTIMIENTO AMOROSO 
EN SIMÓNIDES 

La poesía lírica griega nos permite extraer un abundante muestrario de 
manifestaciones acerca de la actuación de Eros y del sentimiento amoroso en 
los seres humanos1. Sin embargo, no todos los poetas líricos tratan de la 
misma manera el tema del amor en cuanto que el marco social e histórico que 
envuelven los textos condiciona la elección de la temática, del mismo modo 
que el tipo de composición poética. Por esta razón, el presente trabajo tiene 
como objeto analizar los motivos de los que se sirve Simónides para expresar 
el sentimiento amoroso a través de poemas compuestos para las más diversas 
ocasiones y por tanto de contenidos muy distintos. 

Hoy día, con la publicación en 1992 por parte de P. Parsons2 de 
las nuevas elegías del poeta de Ceos, estamos en condiciones de abordar 
el fenómeno con mayores garantías que las que nos ofrecían los fragmen­
tos hasta entonces conservados3, y aunque es verdad que las referencias 
siguen siendo escasas en comparación con las que aparecen en otros 
poetas líricos, no por ello nos impiden sacar conclusiones4. La impor­
tancia del proceso amoroso para Simónides debía, ser mayor que lo que 

Villarrubia (2000), a través de una excelente recopilación de textos líricos 
griegos sobre el amor, va describiendo los rasgos más relevantes que presenta la 
poesía lírica. Completa su estudio con una exhaustiva bibliografía (pp. 73-78). 

2 The Oxyrhynchus Papyri L1X, 1992. 
Quizás por ello el tema suscitó un escaso interés. Solo Giangrande (1969), 

Davies (1984) y Marzullo (1984-85) hacen un breve análisis sobre el fragmenta 575 
de la edición de Page. La publicación de las nuevas elegías ha despertado este interés 
como se puede apreciar en mi selección bibliográfica. 

4 Esta escasez se debe, sin duda, a los vaivenes de la transmisión, al estado 
precario en que nos han llegado sus fragmentos y a lo poco que ha sobrevivido de su 
vasta producción literaria. 



¡o CARMEN BARRIGÓN FUENTES 

se desprende de los textos conservados a juzgar por el contenido del 

fragmento 584 PMG5: 

τί? γαρ άδανά? άτερ 

θνατών βίο•; π ο θ ε ι ν ό ? ή 

ποία τυραννία; 

τάσδ' άτερ ουδέ θ ε ώ ν ζαλωτό? αιών. 

¿Qué vida humana o qué ¡irania es deseable sin placer? 

Sin él, no es envidiable ni la vida de los dioses 

versos éstos que nos recuerdan a los de la elegía de amor que Mimnermo 

compuso para una flautista de nombre Nanno: 

τί? δε βίο?, τί δέ τ ε ρ π ν ό ν άτερ χρυσή? 'Αφροδίτη?; 

¿Qué vida, qué placer existe sin la dorada Afrodita? 

No todas las composiciones líricas son igualmente proclives a admitir 

una temática amorosa. En Simónides, los poemas destinados al simposio son 

los que acogen un mayor despliegue de! mundo del erotismo, con dos temas 

fundamentales; el eros imposible y ei recuerdo del amigo proyectado hacia 

un paisaje utópico y quizás escatológico. Fuera de este marco compositivo el 

poeta de Ceos nos muestra un eros que podemos calificar como negativo. 

Junto a estos testimonios quedan restos del uso de términos que perte­

necen al léxico amoroso, pero el deterioro de! texto impide o dificulta su 

interpretación7. El poeta utiliza el adjetivo έρατό? en dos poemas simposía­

cos de! P. Oxy. 3965, pero mientras en uno de eilos define la llanura de la 

tierra de Eleusis8, en el otro muy bien podría estar formando parte de un 

contexto amoroso 

] . αστερασαιν [ 

]σι θεό? π ο ν ε ι [ 

] ΰ π έ ν ε ρ θ ε μ[ 

σ τ ε φ ά ν ο υ ? ] ε ύ α ν θ έ α ? ά λ λ ο [ 

π ] α ΐ δ ' έρατόν σ [ 

5 Las ediciones que sigo para los textos griegos figuran en la selección 
bibliográfica. Para las elegías de Simónides, la edición de West, aunque sin olvidar las 
de Lobe!, Parsons y la reciente de Sider, mientras que para el resto de las composi­
ciones simonideas seguimos el texto de Page. Para este fragmento en concreto es 
interesante el comentario de Martino-Vox (I, 1996), pp. 420-421. 

6 Fr. 1 W2 (= fr. 7 Gent.-Prato). 
7 Es el caso de 'ίμερο?; ] ιμερω [ (519.76.2 PMG) 
s Sim. fr. 11.40 W2; έ]ρατόν πεδίον 
" Sim. fr. 27.5 W2. ** " 

LA EXPRESIÓN DEL SENTIMIENTO AMOROSO EN SIMÓNIDES 1 1 

Avala esta posibilidad, por una parte, el hecho de que en Homero, 

έρατό? ya aparece aludiendo a los dones de Afrodita1 0. En la elegía está 

vinculado al concepto de juventud, siendo reiterativa la expresión άνθο? 

έρατή? ήβη? , que a veces se impregna de una significación erótica12. Por 

último, Píndaro (O. 10.99), a propósito de un joven atleta vencedor en el 

pugilato, afirma; παϊ,δ' έρατόν <δ'> Α ρ χ ε σ τ ρ ά τ ο υ , y la referencia pos­

terior a Ganimedes (v. 105) sugiere que en el presente caso el término tiene 

una connotación erótica l j . Por otra parte, la expresión στεφάνου? εύανθέ? 

es apropiada para una elegía simposíaca y de contenido amoroso, ya que en el 

simposio se ciñen las cabezas con coronas de flores y los elementos florales 

son un com-ponente esencial de las manifestaciones del amor, como pone de 

manifiesto Simónides al servirse de este motivo en otra de sus elegías amo­

rosas (22.16 W ). El mismo motivo se puede rastrear en los poetas prece­

dentes, pero el modelo más directo, si duda, hay que buscarlo en Teognis'4. 

Entre los motivos que convierten a una persona en objeto de deseo e ins­

piradora de! amor está la descripción de la belleza física. Ateneo en el libro 

XIII del Banquete de los Eruditos (604 A-B) nos transmite dos versos del 

poeta de Ceos en los que se alaban los labios de una joven (585 PMG): 

Πορθυρέου άπό στόματο? 

ίε ΐσα φωνάν παρθένο? 

de su purpúrea boca 

sti voz brotar hacía la doncella 

Hom. //. 3.64: μη μοι δώρ' έρατά πρόφερε χρυσέη? 'Αφροδίτη?. Cf. 
LfgrE s.v. II 670, 65-69 y G. S. Kirk, The Iliad: A Commentary, books 1-4, vol. I. 
Cambridge Univ.Press 1985, p. 273. A propósito del léxico del amor, cf. R. Luca, "II 
lessico d'amore nei poemi omerici", SÍFC 53, 1981, pp. 170-198; Μ Η. da Rocha 
Pereíra, "Amizade, amor e Eros na "¡liada"", Humanitas 45, 1993. pp. 3-16 (esp. 
pp. 13-15); Poltera (1995), p. 75. 

" Cf. Tyrt. 10.27-29 W2; Sol. 4.20 W2 y 25.1 W2; Thgn. 241-242, 1348. La 
expresión ήβη? άνθο? es frecuente ya desde la épica. Cf. Hes. Th. 987: H. Mere. 
375; Thgn. 1007, 1075, etc. Cf. J. M. Aitchinson, "Homeric άνθο?". Glotta 41, 1963. 
pp. 271-278. Simónides en el fr. 22.11 W2 modifica la expresión mediante una 
sustitución léxica: νέον άνθο?. 

" Cf. Sapph. 16.17 V donde la poetisa pone de relieve el caminar delicioso de 
la amada, pero sobre todo, Sol. fr. 25 W, donde el poeta muestra su inclinación por el 
amor pederástico. Cf. P. Roth, "Solón Fr. 25 West: "Der Jugend Blüten"", RhM 136.2. 
1993, pp. 97-101. 

Cf. W. J. Verdenius, Commentaries on Pindar, vol. II, Leiden-New York-
Koln 1988, p. 84, donde analiza las diferentes interpretaciones; E. Cavallini ("Note a 
Ibico (II)", Eikasmos 6, 1995, pp. 13-14) se apoya en esta expresión para completar el 
texto de íbico fr. S 174 Dav. 

14 vv. 825-828 y 1259-1260. Cf. Hes. Th. 576-577. Cf Poltera (1995), p. 154 y 
Mace (1996), p. 239 (= 2001, pp. 192-193). 



12 CARMEN BARRIGÓN FUENTES 

Eros y los motivos del amor confieren unidad al libro de Ateneo que 
lleva el título de Περί των γυναικών15. El contexto en que Ateneo recuerda 

los versos simonideos es pederástico16. El poeta de Náucratis, comentando la 
debilidad que sentía Sófocles por los jóvenes, recrea una escena simposíaca, 
basándose en Ion de Quios, en la que es el propio poeta trágico quien 
pronuncia los versos simonideos, como réplica a otro de los comensales que 
habían criticado el verso de Frínico que dice λάμπει δ' έπϊ πορθυρέαις 

παρήισι θώ? έρωτο? . La evocación de las palabras de Frínico, también 
por parte de Sófocles, viene provocada por el rubor de un joven escanciador 
con el que el trágico flirteó. 

Toda la fuerza de Eros está concentrada en esta imagen sin que 
Simónídes haya sentido la necesidad de recurrir a la presencia divina, como 
en el caso de otros poetas precedentes, en los que observa una estrecha unión 
entre πορθύρεοϊ y Afrodita18: aquí es la joven misma la que incorpora el 
deseo a través de sus sensuales labios. 

Pasamos a analizar aquellos fragmentos simonideos que desde el punto 
de vista del tratamiento de eros nos aportan mayores datos. 

1. El eros negativo 

En la mentalidad griega antigua, el amor no es un acto de la voluntad, 
sino una fuerza que se apodera de nosotros, que se introduce en nosotros 

La obra de Ateneo, en quince libros, se presenta como la narración de un 
único banquete, que el autor relata a su amigo Timócrates a lo largo de sucesivos 
encuentros. El libro XIII correspondería a la sobremesa de dicho festín, que constituye 
ei simposio propiamente dicho, en el que lo invitados beben y charlan sobre 
cuestiones diversas. Un estudio detallado del conjunto de la obra nos la ofrece L. 
Rodríguez-Noriega Guillen, en su introducción a dicha traducción {Atenea. Banquete 
de los Eruditos. Libros l-II, Madrid, Gredos, 1998, pp. 21-66). Cf. el estudio detallado 
del libro XIII en la introducción a la traducción realizada por .1. L. Sanchís Llopis, 
Ateneo de Naúcratis. Sobre las mujeres. Libro XIII de. la cena de los eruditos, Madrid, 
Akal, !994J, pp. 25-39 y en otro trabajo del mismo autor "Tradición y erudición en el 
libro XIII de Deipnosophistai; de Ateneo de Naúcratis", Minerva 8, 1994, pp. 163-187. 

16 Ei tema de la pederastía lo trata Ateneo en dos secciones: 563 A-566 Ε y 601 
E-605 E, dentro del libro XIII. 

"Phryn. Trag. TrGF }\ 3F13. 
IS La bibliografía sobre el uso de πορθύρεο? es muy abundante y está muy 

bien analizada por H. Diirbeck, Zur Charakteristik der griechischen Farbenbe-
zeichnungen, Bonn 1977; H. Stulz, Die Farbe Purpur im frühen Griechentum, 
Stuttgart 1990, que curiosamente no recoge este uso simonideo y M.C. Barrigón, La 
poesía de Simónídes: estudio lingülstico-literario, tesis doctoral, Univ. Valladolid 
1992, pp. 379-386. 

LA EXPRESIÓN DEL SENTIMIENTO AMOROSO EN SIMÓNÍDES 13 

arrastrándonos, sin que podamos hacer nada por evitarlo. Es decir, en la 
Grecia arcaica el amor es un sentimiento que trasciende al propio individuo, 
es ajeno a su voluntad y tiene un origen divino. La alusión explícita a los 
dioses culpables del desencadenamiento del proceso amoroso, Eros y 
Afrodita, se conserva en dos fragmentos que nos han sido transmitidos de 
forma diferente: uno a través de un Papiro de Oxyrrinco del siglo Π d.C. 

(=541 PMG), y el otro, nos ha llegado indirectamente a través del escoliasta 
de Apolonio de Rodas (=575 PMG). 

En este último, el escoliasta atribuye a Simónídes la presentación de 
Eros como hijo de Afrodita y Ares 

qyétAie ττκΐ δολομήδεοξ Άθροδίταΐ 

τον Ά ρ η ι |δολομηχάνωι τεκεν 

cruel hijo de Afrodita trenzadera de engaños 
al que dio a luz para Ares traicionero 

Estos dos versos Simónídes caracteriza con precisión a Eros y Afrodita 
y, además, nos demuestran una vez más que la genealogía de Eros varia 
según autores y tradiciones. Para la mayoría de los autores antiguos, Eros era 
hijo de Afrodita, pero no ha existido unanimidad sobre el nombre del padre. 
El hecho de que no exista un canon genealógico fijo ha permitido cierta 
libertad a los poetas para aportar nuevos progenitores según las cualidades 
que desean atribuir a Eros. A la vista de los testimonios literarios F. 
Lasserre19 distinguió dos tradiciones genealógicas: 

I. La que hace de Eros una de las potencias del universo, cuya 
existencia es necesaria para el establecimiento del orden del mundo y 
para la instalación de los dioses olímpicos, teoría que remonta al 
menos hasta Hesíodo20 y se perpetua hasta la época helenística a 
través de las cosmogonías elaboradas por diferentes escuelas 
filosóficas21. 

"(1946), pp. 135-149. 
20 Th. 120-122. Eros junto a Hímero acompañará a Afrodita en su nacimiento 

(Th. 201-202). El escolio de Apolonio de Rodas III, 26b, dice que Hesíodo presentaría 
a Eros como hijo del Caos. 

21 Cf. el análisis hecho en este sentido por Lasserre (1946J, pp. 135-149; 
Martínez Nieto (2000) y E. Ramos Jurado, "El amor en la filosofía griega", en Brioso. 
M.-Villarrubia, A. (eds.), Consideraciones en torno al amor en la literatura, de la 
Grecia Antigua, Universidad de Sevilla 2000, pp. 123-144. 



14 CARMEN BARRIGÓN FUENTES LA EXPRESIÓN DEL SENTIMIENTO AMOROSO EN SIMÓNIDES 15 

2. La que hace a Eros hijo de Afrodita, que remonta probablemente a 
Safo, ya que para esta poetisa lesbia es hijo de Urano y Afrodita o de 
Gea22. Esta genealogía se introduciría rápidamente en la icono­
grafía""', y es la que más o menos va a perdurar entre los poetas 
i - • 24 

uncos . 

El texto atribuido a Simónides por el escoliasta vendría a sumarse a esta 
segunda tradición genealógica y el precedente más directo de su conexión 
con Ares debemos verlo en íbico, que pudiera ser el primero que lo hace 
descender de Afrodita y de Hefesto25. De todos modos, del tipo de epítetos 
utilizados, parece que sólo podríamos esperar dicha genealogía, muy acorde 
con los refranes que dicen de "tal palo tal astilla" o "de tal padre tal hijo". 

A través de estos versos el poeta de Ceos nos transmite una visión 
negativa del amor, como lo ponen de manifiesto el tipo de epítetos que utiliza 
para describir a cada uno de las divinidades implícitas en él: σχέτλιο? para 

Eros y δολομήδη? para Afrodita. Esta visión de Eros como divinidad 
terrible, tiene su precedente más directo en Teognis, quien inicia su elegía 
simposíaca erótica con una invocación a Eros: σχέτλι 'Έρω? (II 1231)26. 

.Esta descripción de Eros se va a convertir en un topos literario, imitado y 
repetido con posterioridad, incluso por el mismo Apolonio de Rodas (IV, 
445) y por Opiano27. Esta concepción de Eros nos remite también a íbico, en 
cuya poesía el tema del amor encuentra una nueva perspectiva dentro del 
ambiente del simposio y del κώμο?28. La idea del amor se presenta de un 

fr. 198 Lobel-Page(=Voigt). Pausanias (IX 27,2) alude a estas discordancias 
de Safo. Cf. Lasserre (1946), p. 36. 

25 Cf. "Eros", LIMC III 1, pp. 850-942. 
24 Para Alceo es hijo de Zéfiro e Iris, de ahí su ímpetu (fr. 327 Lobel-Page 

(=Voigt). Para Píndaro (fr. 122. 4-5; 128 Sn-M), y Baquílides (9, 72-73), es hijo de 
Afrodita. Para una visión general del desarrollo de la genealogía de Eros cf. Lasserre 
(1946,), pp. 135-149; A. Ruiz de Elvira, Mitología Clásica, Madrid, Credos, 1975, 
p.97; LIMC III, pp. 850-853. 

25 Schol. Ap.RJiod. III 26 (p. 216 Wendel): Απολλώνιο? μεν Άθροδίτη? 
τον Έρωτα γενεαλογεΐ. Σαπφώ δε Γη? και Ούρανοΰ, Σιμωνίδη? δέ 
'Αφροδίτη? και "Apéeos ... "Ιβυκος < >, ό δέ 'Ησίοδο? έκ Xáons λέγει 
τον "Ερωτα. La laguna se suple con Afrodita y Hefesto por parte de algunos 
editores, cf. PMG 324. 

26 Cf. Vetta (1980); Molyneux (1992), pp. 106-107. 
27 Hal. IV 9: σχέτλι' Έρω? δολομήτα. 
28 PMG 286, 287. Cf. Β. Gentili, "Eros custode: íbico, fr. 286P e Meleagro, 

Anth.P. 12, 157", en Apophoreta philologica E. F. Galiana a sodalibus oblata, 1, 
Madrid 1984, pp. 191-197: P. A. Bernardini, "La belleza dell' amato: íbico/i-r. 288 e 
289 Ρ", AION 12, 1990, pp. 69-80. 

modo ciertamente original: realza sólo los aspectos negativos de la pasión 
amorosa29. Estamos ante un dios que turba y aterra, que no permite 
abandonos o éxtasis, como en la experiencia sáfica, ni conoce el sabio gozo 
lúdico de Anacreonte. Esta idea de íbico es la que parece recoger Simónides, 
al describir a Eros como σχέτλιο?, epíteto épico, que tanto Homero como 
Hesíodo utilizan siempre a comienzo de verso y aplicado a héroes y en menor 
medida a dioses'' . Desconocemos la ocasión para la que fueron escritos estos 
versos, así como el comitente y el tipo de composición; sin embargo, la 
tradición literaria que sigue el poeta y el ritmo dactilico del conjunto del 
texto, sólo roto en la parte corrupta, nos lleva a pensar en la posibilidad de 
que estemos ante versos elegiacos. 

En ¡a poesía lírica Afrodita es en última instancia la responsable de que 
los seres humanos estén sometidos a una pasión que a veces no conoce 
límites; sin embargo, los poetas conscientes del poder de la divinidad y de su 
indefensión frente a él procuran no recriminar nunca a la diosa en términos 
de los que luego pudieran arrepentirse. En este sentido, sólo se atreven a 
aludir a su capacidad de hacer caer a los humanos en sus redes con sutiles 
artificios, por eso ella es para Simónides δολομήδη?. ("trenzadora de 

engaños"). Como a Eros, a Afrodita le gusta ligar con sus redes a las víctimas 
a las que sus acciones mágicas y sus encantos amorosos reducen a la 
impotencia (άμηχανίκ), y todo esto se recoge en la creación de este nuevo 
epíteto"' . El primer término de este compuesto, δόλο1;, ya aparece en 

Homero para designar el poder del embaucamiento, pero cuando la habilidad 

de engañar se expresa con un compuesto el segundo miembro con frecuencia 
descansa sobre el nombre de acción μήτι?32. 

Esta visión se encuentra en consonancia con la idea expresada por 
Simónides en otro de sus fragmentos: el Papiro de Oxyrrinco 2432 

29 Cf. Gentili (1996), pp. 233-237. 
50 Hom. //. 2. 212; 5. 403; 9. 630; 16. 203; 17. 150; 18.13; 22. 86; 24.33. Od. 3. 

161; 4. 729; 5. 118; 9. 351, 478; 11. 474, etc. Hes. 77-;. 488. Cf. H. Ebeling, Lexicón 
Homericum, II, Hildesheim 1963, s.v. pp. 309-310; M. Hofmger, Lexicón Hesiodeum, 
Leiden 1978, s.v. p. 610. Resultan interesantes los estudios de este término desde el 
punto de vista lingüístico realizados por F. E. Horowitz, "Greek skhétlios, Sankrit 
kstríyah, and the Indo-European image of the warrior", Studia Lingüística 29, 1975, 
pp. 99-109; B. Oguibenine, "Complément á Γ image du guerrier indo-européen á 
propos d' une hypothése", JA 260, 1978, pp. 257-290; S. Vanséveren, "L' image du 
guerrier indo-européen: linguistique et idéologie", ¡F 101, 1996, pp. 89-93. 

31 C/Giangrande(1969), pp. 147-149; Davies (1984), pp. 114-116. 
j2 Por ejemplo δολόμητίϊ, δολομήτη?, ποικιλομήτη?. αίολόμητι?. Cf. Ε. 

Risch, Wortbildung der homerischen Sprache, Berlin-New York 19742, pp. 33 sq. y 
81 sq.; Barrigón (1992), pp. 508-510; Poltera(1995), pp. 159-160. 



16 CARMEN BARRIGÓN FUENTES 

(=PMG 541). Aquí, el poeta para definir la destreza que la diosa tiene para 

tender trampas se sirve del epíteto δολοπλόκο?"': 

ού γαρ έλαφρόν έσθλόν έμμεν 

ή γαρ άέκοντά νιν βιάται 

κέρδο<3 άμάχητον ή δολοπλόκου 

μεγασθρνηξ οίστρο? Άφροδίτα? 

ερίθαλλοί τ€ φιλονικίαι. 

porque ser excelente no es cosa fácil: 

pues le hacen violencia contra su voluntad 

la invencible codicia, 

el poderoso aguijón de Afrodita, tejedora de engaños 

y las florecientes ambiciones. 

Este uso no es fortuito, Simónides se suma a la tradición iniciada por 
Safo y seguida por Teognis en el empleo de este término como epíteto de 
la diosa Afrodita^4, aunque tanto δολομήδη?. como δολοπλόκου expresan 

el mismo concepto que la tradición homérica hacia a través de 
δολοφρονέουσα". 

En este fragmento se desarrolla un pensamiento que ya conocemos por 

el encomio a Escopas (PMG 542), transmitido por el Protágoras de Platón"1 . 

Cf. A. Privitera, "La rete di Afrodite. Ricerche sulla prima ode di Saffo", 
QUCC 4, 1967, pp. 7-58, donde analiza el uso homérico de δόλο? y el epíteto 
δολοπλόκο? en Safo, viendo en él la evocación de la imagen de la caza y la pesca. 

34 El primer testimonio de este epíteto lo encontramos en Safo (1,2 V): 
Άφροδίτα, παϊ Δίο? δολόπλοκε. Cf. Thgn. 1386: Κυπρογενέ? Κυθέρεια 
δολοπλόκε, en los versos siguientes Teognis expresa cómo Afrodita somete el alma 
prudente de los hombres sin que ninguno pueda escapar, por sabio o fuerte que sea. 
Ibyc. S 119.2: ]δολοπ[λόκ-. Adesp. 949 PMG: δολοπλόκου γάρ Κυπρογενοΰ?. 

55 Hom. //. 3.405. Cf. Ε. ΙΑ ¡301: δολιόφρων Κύπρι?. Baquílides (17.116) 
utiliza δόλιο?. 

36 La bibliografía sobre el fragmento 542 PMG es muy abundante, pero son de 
gran interés los siguientes trabajos: B. Gentili, "Studi su Simonide. II. Simonide e 
Piatone", Maia 16, 1964, pp. 297-320; M. Dickie, "The Argument and Form of 
Simón. 542 PMG'". HSCPh 82, 1978, pp. 21-33; E. Schütrumpf. "Simónides an 
Skopas (542 PMG)", WJA 13, 1987, pp. 11-23; F. M. Giuliano, "Esegesi letteraria in 
Piatone: la discussione sul carme simonideo nel Protagora", Seo 41, 1991, pp. 105-
190; A. Carson, "How not to Read a Poem: Unmixing Simónides from Protágoras", 
CPh 87.2, 1992, pp. 110-130; G. W. Most, "Simónides' Ode to Scopas in Contexts", 
en .1. F. de Jong - J. P. Sullivan (eds.), Modern Critical Theory & Classical 
Literature, Leiden-New York 1994, pp. 127-152 (= "L' Ode di Simonide a Scopas nei 

LA EXPRESIÓN DEL SENTIMIENTO AMOROSO EN SIMÓNIDES ¡7 

Presenta análoga estructura y análogo proceder en dos planos diferentes: los 
sumos valores frente a los valores relativos, los unos presentados como 
impersonales y los otros como personales. La parte del poema que desde la 
perspectiva del amor nos interesa se inicia en el verso 7, cuando Simónides 
personaliza en el ciudadano la imposibilidad de alcanzar la perfección"37. 

La virtud o valía es una cualidad difícil de encontrar entre los hombres, 
porque la perfección no pertenece a la naturaleza humana, que está obligada a 
moverse involuntariamente entre los límites de algunas necesidades innatas a 
ella, como la codicia, el aguijón del amor (οίστρο?)38 y las ambiciones. 

Simónides presenta el amor como "aguijón" de Afrodita, como poder 
obsesivo que limita, en quien es poseído por él, la facultad de desplegar, en 
los términos de la ética aristocrática, las virtudes propias de los hombres de 
valía. De aquí parten opiniones que serán corrientes posteriormente en la 
cultura de la segunda mitad del siglo V a. C, de Eros como demonio 
destructor que es de temer por las catástrofes que suscita con las insensatas 
pasiones, y del amor como enfermedad, como elemento negativo de la 
naturaleza humana. 

La referencia a lo inevitable de los aguijones del amor, al arrebato 
violento o pasional, forma parte de la nueva ética realista de Simónides, 
mostrando el eros como un imperativo inevitable de la condición humana, al 
mismo nivel que la ambición o la codicia. Una perspectiva más adecuada a la 
nueva situación política de la sociedad griega y al progresivo desarrollo de la 
nueva economía de intercambio que había sustituido la antigua riqueza del 
hacendado (πλοΰτο?), por la nueva riqueza de la expansión colonial y los 
comerciantes (κέρδος)39. 

suoi contesti", en G. Arrighetti (ed.), Poesía greca, Pisa 1995, pp. 137-169); A. M. 
Buongiovanni. "Ού μιν έγώ μωμάσομαι: La rilevanza encomiástica di Simonide, 
PMG 542", SCO 46, 1998, pp. 1033-1047. 

37 Cf. M. Treu, "Neues zu Simónides (P.Ox. 2432)", RhM 103, 1960, pp. 319-
-336; C. M. Bowra, "Simónides or Bacchylides?", Mermes 91, 1963, pp. 257-267; 
G. Perrota-B. Gentili, (19652), pp. 313-320; W. Donlan, "Simónides fr. 4 D and P. 
Oxy. 2432", TAPhA 100, 1969, pp. 71-95; U. Hólscher, "Κέρδο? άμάχητον?. Zu 
Simónides Fragment 541 (Page)", Mermes 109, 1981, pp. 410-415; R. Falus, "Zur 
Interpretation des Simónides- Fragments 541/36P", Kultur & Fortschritt in der 
Blütezeit der griechischen Polis, Berlín 1985, pp. 276-285. 

'8 Con referencia concreta al ansia punzante del amor, el término oistros 
aparece en Heródoto (II 93) y en Eurípides (Mipp. 1300) haciendo referencia al amor 
calamitoso de Fedra. Cf. Poltera, p. 57. 

Las prerrogativas del poder y la riqueza hereditaria se transformaban 
profundamente en la persona de los nuevos agathoi plutócratas que, respecto a los 



ί κ CARMEN BARRIGÓN FUENTES 

El léxico empleado para definir el amor es muy expresivo, contundente 
y acumulativo: al poeta no le basta el término οίστρο?, para expresar la 

intensidad del amor llevada al extremo, el ansia punzante de éste, de modo 
que lo refuerza con otro adjetivo que transmita esa fuerza, μεγασθενής. En 

la poesía épica encontramos un sintagma Μέγα σθενό? seguido de 

genitivo40, pero como tal compuesto el primer testimonio podría provenir de 
Alemán, como epíteto de Atenea41. En la poesía lírica se consolida como 
epíteto de divinidades masculinas, e incluso puede transcender esta función y 
referirse a objetos, aunque dentro de un marco divino42. 

2. Elegía simposíaca erótica 

El simposio es el ambiente ideal para el despliegue del material erótico, 
en cuanto se trata de una celebración placentera, en la que el vino es un ele­
mento esencial al igual que la música y la conversación, que provoca la evo­
cación de experiencias colectivas o individuales. Desde este punto de vista el 
simposio favorece el recurso de la rememoración de situaciones y senti­
miento eróticos. Esta rememoración se muestra plagada de añoranzas, de 
anhelo por recuperar aquello que se ha perdido y deseo de volver a sentir a 
través del recuerdo el placer pasado. Ahora bien, en los textos poéticos des­
tinados al simposio no sólo se registra un continuo anhelo por la persona 
amada ausente, sino que encontramos también reflexiones generales sobre el 
eros, caso de Teognis, referencias al proceso amoroso y detalladas descrip­
ciones de la persona amada, etc. 

Las sorprendentes elegías eróticas del "Nuevo Simónides" nos mues­
tran una personalidad poética original, y a pesar de que el material es muy 
fragmentario, podemos extraer algunas conclusiones de carácter general. Dos 
son los fragmentos elegiacos de tema erótico: 21 y 22 W2. Ambos fragmentos 
han sido puestos en relación por distintos autores: M. L. West43 piensa 
que son consecutivos aunque pertenecientes a distintos poemas, mientras 

antiguos agathoi aristócratas, podían jactarse únicamente de una riqueza inestable 
conquistada mediante las fatigas y los riesgos de la actividad mercantil. Cf. Perrota-
Gentili (19652), pp. 315-320; Oentili (1996), pp. 138-141. 

40 Hom. //. 18. 607: μέγα σθενό? Ώκεανοΐο. 
41 87c PMGF: μεγασθενή? Άσαναία. Cf. Ale. 169 PMGF: xb Διό? 

θυγατερ lievctAóoBeves. 
42 Cf. Pi. / 5.2: Μάτερ, Άελίου..., σέο έκατι και μεγασθενή νόμισαν 

χρυσόν άνθρωποι, pero también lo utilizará como epíteto de Posidón (O 1.25) y 
referido a Zeus (fr. 57), igual uso que hará Baquílides (17.67). 

43 (1993), pp. 11-12. 

LA EXPRESIÓN DEL SENTIMIENTO AMOROSO EN SIMÓNIDES 19 

P. J. Parsons44 ha sugerido la posibilidad de que entre ambos exista una 
estrecha conexión, ya que el poeta puede haber pasado de una descripción de 
su despertar sexual, en el primero de estos fragmentos (21W ), a expresar el 
deseo de rejuvenecimiento y continuación de la vida sexual en la Isla de los 
Bienaventurados, en el segundo de ellos (22W~). Los estudios más recientes 
prefieren realizar análisis independientes, sistema que nosotros seguiremos. 

¡o 

2Λ.ΕΙ eros imposible 

Analicemos el primero de los fragmentos: 

P.Oxy. 2327 fr. 1+2 (a) col. i (=21W2)45 

] .ούδ' ύπερ[ 

] . . [... .]μενο? 

οΐύ δύνκιιαι, ψυγ[η,1 πεφυλκγμένο? εΠίναι όπηδόΐ 

χρυσώπιν δε Δίκ[ην ]ομαι άχνύμενο?, 

έ]ξ ου τα πρώτιστα νεοίτρεφείων από μηρώ[ν 

ή]μετέρη? εΐδον τέρμ[ατα πα]ιδείη?, 

κ1υά[ν1βον δ' έλεφαντίνεόν [τ' κνεμίΐσγετο φέ[γγο<3 

] δ' έκ νιφάδων [ (.) ί]δεΐν. 

αλλ' αίδ]ώ? ήρυκε, νέου δ . [ . . ] . ι[ ] ϋβριν 

] έπέβ [ ]νοι 

]οφύλλοι? 

<— ? άκροπόλοι? 

Ν o puedo, ¡ alma mía!, ser tu precavido guardián; 

aunque afligido he de venerar a la Justicia, de áureo rostro, 

desde el momento en que en mis jóvenes muslos 

contemplé el final de mi adolescencia 

y un brillo oscuro se entremezclaba con el ebúrneo, 

....y de la nieve...para ver. 

Pero el respeto me retuvo [ ] orgullo 

] entró a [ 

44 (1992), p. 49 
45 Con anterioridad a la edición del P. Oxy. 3965 por parte de Parsons (59.1992, 

pp. 4-50), la atribución del P. Oxy. 2327 a Simónides había sido ya sostenida por 
Lobel (1954), p. 67: Peek (1955-56), pp. 189-207. Barigazzi (1963), pp. 65-76 y 
Podlecki (1968), pp. 268-269. Hay que decir en este sentido que en la edición de los 
poetas elegiacos griegos de Gentili-Prato (1985), este fragmento figura entre los 
Fragmenta Adespota (fr. 13, p. 131). Aquí Gentili mantiene la misma cautela que 
había expresado en su trabajo "Epigramma ed elegía", publicado en L 'epigramme 
Grecque, Fondation Hardt. Entretiens XIV, Genéve 1968, p. 45, n. 2, al criticar los 
postulados de Barigazzi. 



20 CARMEN BARRIGÓN FUENTES 

Sobre el contenido y el contexto de este fragmento se han formulado 
distintas hipótesis en función de la relación Δίκη-ϋβρι? y de la presencia de 

palabras como ψυχή, όπηδό?, μηροί o φέγγο?. Unos autores han pensado 

que se trataba del mito de Sémele, madre de Dioniso46, otros que describía la 
batalla de Salamina47 y, finalmente, M. L. West48 y después B. Gentili-C. 
Prato49 siguieron una línea exegética, en mi opinión, mucho más convincente 
que les condujo a analizarlo como un poema erótico. Apoyándose en la 
interpretación de West, K. Bartol50 cree que el que habla es un éramenos que 
expresa su rechazo a conceder los placeres que el amante adulto desea; es 
decir, que muestra su deseo de liberarse del erastés. Por el contrario, 
recientemente C. Catenacci apoya la tesis de que es Simónides mismo la 
persona loquens, quien "sembra dichiarare, con valore di renuncia, di non 
poter essere un compagno avveduto e che, pur addolorato, rispetta la Dike da 
quando la piena maturitá física si riveló sul coipo delPeromenos attraverso i 
peli cresciuti sulle cosce"51. 

La propuesta de Bartol implica que el poeta actúa como un éramenos. 

El hecho resulta insólito, ya que en la poesía erótica el éramenos es el 
destinatario silencioso del deseo y de la paideia del erastés, y a éste último 
pertenece la palabra poética, aunque sea el éramenos con la belleza de su 
cuerpo y su comportamiento la fuente de su inspiración. Si fura Simónides la 
persona loquens, cabe preguntarnos, por una parte, si esta apasionada 
presentación del propio cuerpo entre adolescencia y virilidad es un modelo 
habitual o extraño a la mentalidad y a la poesía griegas y, por otra, qué nexo 
existe entre el crecimiento del vello, es decir, la obtención de la condición 
adulta, de un lado, y Δίκη y ΰβρι?, del otro. 

La mutilación del texto y la falta de contexto dificultan la interpretación 
del poema: no sabemos si estamos ante un monólogo o un diálogo, si es 
realmente el poeta el que habla o lo hace otra persona, o si, por el contrario, 
nos está dando información de algún tipo de ensoñación. 

El primer verso simonideo de contenido comprensible es el 3, en él la 
persona loquens expresa los deseos insatisfechos de tipo amoroso, y lo hace 

46 Peek (1955-56), pp. 189-207. 
47 Barigazzi (1963), p. 65. Para este autor el texto se presenta como una 

"discrizione colorística della battaglia" (p. 68) sobre todo a partir del verso 7, y cree 
que es la ββρι? de los persas la que es "frenata e fíaccata nel mare di Salamina" (p. 
69). Cf. Podlecki (1968), pp. 268-269. 

48 (1974), p. 167 y (1993), pp. 11-12. 
49 Fr. 13 adesp. 
50 (1998), pp. 26-28. 
51 (2000), p. 59. 

LA EXPRESIÓN DEL SENTIMIENTO AMOROSO EN SIMÓNIDES 21 

utilizando formas expresivas comunes a la elegía. El paralelo más cercano lo 
tenemos en el verso 695 de Teognis, cuando dentro de un contexto amoroso 
dice: 

Ου δΰναμαί σοι, θυμέ, παρασχεΐν άρμενα πάντα 

no puedo, corazón mío, conseguir para ti todo a la medida 

A juzgar por el texto teognideo, y otros testimonios literarios, siguiendo 
un esquema ya conocido, existe una reafirmación del propio yo52 ante una 
situación dolorosa o que debe controlar por no ajustarse a las normas 
sociales. Quizás quien habla se dirige a su ψυχή como interlocutor del 

aparente diálogo5j. La invocación al órgano de las emociones es la forma más 
antigua de monólogo que ya encontramos atestiguado en la Odisea en boca 
de Ulises54, y de ella se van a servir distintos poetas líricos y trágicos55, hasta 
el punto de convertirse en un topos literario en el epigrama erótico56 dentro 
del contexto de un amor atormentado o imposible. El hecho de que 
Simónides haya utilizado el término ψυχή y no θυμό?, más habitual a la 
hora de entablar un diálogo con el propio yo, puede deberse a causas 
métricas, aunque ya desde la epopeya homérica el término ψυχή asume el 

valor de entidad física, interfiriendo en la esfera de θυμό?57. 

52 Cf. Thgn. 367, 415, 939; A.P. XI 242, 268, 378; XII 19; XIX 93. Cf Vetta 
(¡980), p. 136. En relación con los poetas de los epigramas eróticos R. Aubreton dice: 
"les poetes de l'amour parlent le plus souvent á la premiére personne, convention dont 
il ne faut pas étre dupe", op. cit., p. XLVIII. 

53 En el papiro se lee ψυχ[. Las propuestas de reconstrucción han sido diversas: 
Peek (1955-56, p. 192) prefiere ψυχή con valor adverbial. West (1974, p.167; ¡992) 
opta por el vocativo ψυχή, aunque cautelosamente, y después por el dativo ψυχή 
(1993, ρ. 11) aceptado por Rutherford (1996, p.189) y Burzacchini (1995, p. 34). Para 
Bartol (1998, p. 28) el término recomendado sería ψυχήν, "accusativus respectus 
seems to make a good reading after passive participle π€φυλαγμένο?". Finalmente, 
Catenacci (2000, p. 59) a falta de certeza paleográfica prefiere el vocativo ψυχή. 

54 XX, 18. 
55 Cf. Archil. 128.1; Thgn. 213, 695, 877, 1029, etc.; Pi. O. II 29; E. Med. 1056. 

Cf. F. Leo, Der Monolog im Drama, Berlín 1908, pp. 94-99, con abundantes 
ejemplos; C. Catenacci, "II monologo di Medea (Euripide, Medea 1021-1080)", en 
Medea nella letteratura e nell'arte, Atti del Seminario di Studio (Urbino. 23-24 
setiembre, 1998), Venezia 2000, pp. 67-82. 

56 Cf. A. P. V 131. 3; IX 411.5; XII 80,1, 125. 7, 132.1. κραδίη: V 244.5; 
θυμέ: V 47.5; Vil 100.3; XII 117.3, 141.2; ψυχή: Ρ. Oxy. 3723 ii 23 (LIV, 1987. 
p. 58 sq.) 

57 Cf. E. R. Dodds, Los griegos y lo irracional, trad. esp. de M. Araujo, Madrid 
1985, pp. 15-37; S. M. Darcus, "A Person Relation to ψυχή in Homer, Hesiod, and 



22 CARMEN BARRIGÓN FUENTES 

Problemático también resulta en este sentido ήΐμετέρηϊ (ν. 6), enten­

dido como un plural por un singular por la mayoría de los críticos ("el fin de 
mi adolescencia"). Pero es verdad que tienen cabida otras posibilidades. En 
un diálogo interior, por ejemplo, el que habla puede hacer uso de la primera 
persona plural, pero refiriéndose a sí mismo y a otra persona con la que 
quizás ha compartido momentos, que incluso puede estar presente en el 
simposio. Sin duda, así lo han entendido Gentili-Prato cuando proponen 
τέρμα συνηθεΐη?58. 

Sin embargo, frente a estas dificultades, el lenguaje y la estructura del 

fragmento parecen revelar, aunque con algunas particularidades, motivos del 

paidikón , el canto erótico que una persona dirige a un atractivo muchacho. 
Un canto erótico en el que se pone de manifiesto la imposibilidad de una 
relación amorosa entre dos personas del mismo sexo, de las cuales una pasa a 
la edad adulta60. Parece claro que estamos ante un ejemplo de kairós 

homoerótico dentro de un poema en el que se establece una equilibrada 
convivencia entre renuncia y deseo. 

Quien habla afirma la imposibilidad de amar apropiadamente, declara 
su renuncia y, aunque a disgusto, respeta la Dike cuando la plena madurez 
física se revela en su cuerpo a través de la aparición del vello púbico. Esta 
persona ha luchado siempre, aun contra su voluntad, por permanecer en el 
camino recto; el αιδώ? lo detiene, lo mantiene en equilibrio y es incapaz de 

atender a su alma (πεφυλαγμένο?) por su propia cautela. Se siente afligido 

ante la fuerza que le impele, y esta forma de expresarse nos resulta familiar y 

nos recuerda, en cierta medida, a Teognis (vv. 1341-1342). 

La edad es, con frecuencia, una de las causas materiales que impiden 

relaciones de este tipo. Por ejemplo, el obstáculo lo causa la edad avanzada 
del erastés en el encomio de Píndaro a Teóxeno de Ténedo61: "-hay un tiempo 

pqra recolectar amores, corazón mío, cuando acompaña la edad", e idéntica 
idea la expresa en otro de sus fragmentos, cuando dice: "Amar y correspon-

the Greeek Lyric Poets", Glotta 57, 1979, pp. 30-39; C. P. Caswel, A Study o/thumós 
in Early Greek Epic, Leiden-New York-Koln 1990 (Suppl. Mnemosyne 114). 

58 Cf. Catenacci (2000), p. 62. 
59 Cf. Ibyc. Fr. 286, 287 PMG; Pi. Fr. 123 Sn-M„ poemas que seguramente 

pertenecen al género poético de los παιδικά. Cf. G. Arrighetti, Poeti, eruditi e 
biografi. Momenli della riflessione dei Greci sulla letteratura, Pisa 1987, pp. 142-
150: E. Cingano, "L'opera di Ibico e di Stesicoro nella classificazione degli Antichi e 
dei Moderni", AIONX2, 1990, pp. 220 sq.; Gentiii (1996), pp. 130-150. 

60 Bartol (1999), p. 27 dice que este joven pasa de "from subordínate or 
receptive into the assertive or dominant". Cf. Thgn. 1327-1334 y Dover (1978), p. 85; 
Reinsberg(1989), pp. 163-170. 

"Pi.fr. 123Sn-M. 

LA EXPRESIÓN DEL SENTIMIENTO AMOROSO EN SIMONIDES 23 

der al amor ¡hagámoslo en su momento oportuno! ¡No prosigas, corazón, 

porfía envejecida más de la cuenta!" . 

En el fragmento simonideo este impedimento lo motiva un cambio 
fisiológico propio de la edad: έ]ξ ου τα πρώτιστα νεο|~τρεφέ1ων από 

μηρώίν ή]μετέρηϊ εΐδον τέρμ[ατα πα]ιδείηϊ, de acuerdo con el código 
pederótico que establece que la condición de éramenos finalice cuando éste 
alcance la madurez física y su ingreso en la comunidad de los hombres 
adultos y activos sexualmente63. El nacimiento del vello constituye un topos 

en la poesía amorosa griega64, es frecuente encontrar alusiones al despuntar 
de la barba de los jóvenes imberbes, e indica que el joven abandona el estado 
de éramenos para pasar a desempeñar el papel de erastés^. Con la expresión 
νεο[τρεφε]ων άπό μηρώ[ν, literalmente "muslos hace poco nutridos"66, se 

intensifica el léxico erótico, y con ella Simónides varia el topos elegiaco 
ήβη? άνθο? y al igual que en Solón el término μηροί aparece asociado a 

"la flor de la edad"67, y es precisamente un dístico elegiaco de este último 
poeta el que constituye el antecedente más directo del texto simonideo68: 

έσθ' ήβη? έρατοΐσιν έπ' άνθεσι παιδοφιλήσηι 

μηρών ίμείρων και γλυκεροί) στόματα? 

Hasta que, en la amable flor de la juventud a un muchacho ame, 

deseando sus muslos y su dulce boca 

Pi. fr. 127 Sn.-M. Seguimos la traducción de E. Suárez de la Torre, Píndaro. 
Obra completa, Madrid, Cátedra, 1988. 

63 En la Antología Palatina encontramos diversas indicaciones sobre la edad en 
el amor homoerótico (XII 4; XXII 125, 205, 255. Cf. Dover, (1978), pp. 80-95; 
F. Buffiére, Eros adolescent. La pédératie dans la Gréce antique, París 1980, p. 167; 
C. Reinsberg (1989). pp. 165-179. Resulta de gran interés el trabajo de M. Vetta sobre 
la edad justa y conveniente para una relación erótica de Trasibulo (Pi. P. VI 48), "La 
giovinezza giusta di Trasibulo: Pind. Pyth. VI 48". QUCC 36, 1979, pp. 87-90. 

64 Cf. Thgn. 1327-1328, Sol. 27 W2 (=23 Gent.-Pr). 
65 Este es un motivo recurrente en los epigramas eróticos: cf. Anth. Pal. XII 24-

27, 30, 31, 36. Es interesante el análisis realizado por R. Aubreton en la introducción 
a su edición del libro XII de la Antología, Anthologie Grecque. Livre XII, París, 
Les Belles Lettres, 1994, pp. XIII-LXI. Cf. Dover (1978), p. 85; Buffiére (1980), 
p. 244 sq.; H. Patzer, Die griegische Knabenliebe, Wiesbaden 1982; Reinsberg 
(1989), pp. 163-170; K. Hoheisel, "Art Homosexualitat", RAC 16, 1992, pp. 289-364. 

66 Sobre μηρό? en contexto homoerótico cf. Sol. 25.2 W" (=16.2 Gent.-Pr.), 
Anacr. 407 PMG (43 Gent.) 

67 Cf. nota 5. Una variante de la expresión simonidea la podemos encontrar en 
el κόρου? νεοτρεφεϊ? de Eurípides (Heracl. 92) y en el compuesto veóymos de 
Píndaro (fr. 123 Sn.-M) que sintetiza la idea de juventud y muslos deseables. 

68 25 W(= 16 G.-Pr.). Cf. P. Roth, "Solón fr. 25 West: 'der Jugend Blüten'", 
RhM 136.2, 1993, pp. 97-101. 

http://Pi.fr


?Α CARMEN BARRIGÓN FUENTES 

La descripción de la belleza física es uno de los motivos relevantes que 
convierten a una persona en objeto de deseo e inspiradora del amor. En este 
caso, no sólp es la tersura de la piel lo que quiere resaltar Simónides, sino 
la transformación que experimenta la frescura y el candor de la piel de un 
joven en función de la edad, cómo la piel ebúrnea se va oscureciendo por el 
recién nacido vello. Para ello se sirve de imágenes cromáticas que simbolizan 
esta sexualidad naciente, contraponiendo dos adjetivos de color: épico el 
primero, de nueva creación el segundo: icjváfvjeov δ' έΛεφαντίνεόνΙτ' 

άνεμί]σγετο φέ[γγο?. Tradición e innovación son dos constantes en la 
poesía simonidea, lo mismo que lo es la utilización de este recurso expresivo, 
cuya acumulación refuerza la manifestación de las sensaciones y de los 
sentimientos. 

A partir del verso 7 el texto está muy deteriorado y es difícil de inter­
pretar, aunque se han propuesto distintas reconstrucciones. La hipótesis de 
West de leer en el verso 8 ποίην] δ' έκ νιφάδων [ ην νεοθηλέ' ί]δεΐν, 

resulta muy sugerente, ya que el poeta de Ceos seguiría utilizando imágenes 
pictóricas y luminosas para aludir al renacer del vigor sexual y así parangonar 
la piel blanca con la nieve. El vello sobre los muslos blanquecinos recordaría 
a Simónides la hierba que comienza a salpicar el campo cuando la nieve 
empieza a derretirse69. Quizás en el resto de los versos utilice el poeta imáge­
nes vegetales, como indicativo de lo mismo. 

El cromatismo afecta a la propia dike, que en este texto alcanza la cate­
goría de divinidad. El epitheton ornans χρυσώπι?70 ("de áureo rostro") 
transmite fuerza a esta personificación divina y nos recuerda el topos poético 
que hace del oro el valor supremo71, así como la pureza que imprime este 
noble metal, a la que también alude el propio poeta en otro de sus 
fragmentos72. 

En el verso 10 se lee perfectamente ϋβριν y el término ϋβρις puede 

aplicarse a la esfera amorosa y por tanto pertenecer al vocabulario erótico 
en este caso, rasgo que ya han puesto de manifiesto Gentili73, Vetta74 o 

bJCf. West (1993), pp. 11-12. 
70 Una variatio la encontramos en Sófocles,//-. 12 R: το χρυσβον δέ tas 

Δίκκ? δέδορκεν όμμα. 
71 Simón. 541, 3-5 PMG : ó δέ χρυσό? ού μιαίνεται, ά δ' άλάθεια 

παγκρατήξ. 
72 Simón. 592 PMG: παρά χρυσόν έφθόν άκήρατον ουδέ μόλυβδον 

έχων. Cf. Thgn. 1105-1106, Ρί. Ρ Χ 67, Bachyl. Fr. 14. 
73 Β. Gentili, "II "letto insaziato" di Medea e il tema delF aditía a livello 

amoroso nei lirici (Saffo, Teognide) e nella Medea di Euripide", SCO 21, 1972, 
pp. 63-72. 

74 (1980), pp. 35-39. 

LA EXPRESIÓN DEL SENTIMIENTO AMOROSO EN SIMÓNIDES 25 

Dover . Esta palabra podría estar indicando la infracción de las normas de 
Δίκη (v.2) que regulan la correcta unión amorosa. La antinomia δίκη/ ΰβρι? 

adquiere un valor especial cuando se refiere a las funciones del amante y el 

amado en relación con la edad. La infracción de la norma de la "edad justa" 
es un acto de ϋβρι? e implica tanto al erastés como al éramenos16. Desde este 
punto de vista ambos términos tienen su funcionalidad en el texto 
simonideo77. 

3.2. El. recuerdo del amigo proyectado hacia un paisaje utópico 

Del eros imposible del fragmento anterior pasamos al tema del recuerdo 
del amigo proyectado hacia un paisaje utópico o quizás escatológico del 
fragmento 22 de la edición de West, también perteneciente a una elegía 
simposíaca. 

P.Oxy. 2327 fr. 3+2 (a) col. ii+ (b)+ 4+ 3965 fr. 27 

].οιο θαλασσή? 

].ουσα πόρον 

]μενοϊ ένθα περανα[ 

[ ] 
]οιμι κελευθο[ 

1ν κόσμ.[ο1ν ίο|στ1εφάνων 

]έδος• πολύδενδρον ίκο[ 

e.[. . . .] εύαγ[ε]α νήσον, άγαλμα .[ 

κα[ί κεν] Έχεκ["ρατί1δην ξανθότρ[ιχα 

ο.[ ] . ν χείρα λαβοι.[ 

όφρα νεο[ν] χ[αρίε1ντο<; κπό xpoos αν[Όοξ 

λείβοι δ' έκ βλίεφάρίων ίμερόεντα [πόθον 

και κεν έγ|ω(ν) ].δο? έν άνθεσι(ν) 

κεκλιμένοι λευκ[.] . ,φαρκίδα? έκ.[ 

χαίτη[ισι]ν χαρίε|"ντ1α νεοβλαστ[ 

Ι 1 εύανθέα πλεί 

"(1978). ρρ. 38-42. 
76 Cf. Luc. Amor. 26, sobre el erastés que persigue a un éramenos adulto. 

Estratón sintetiza eficazmente en pocos versos esta cuestión (A. P. XIÍ 228). 
77 Cf. M. Galante, "Ricerche sulla giustizia nelia Grecia arcaica e classica", 

QUCC 16, 1973, pp. 149-154; Μ G. Bonanno, "Osservazioni sul tema della 'giusta' 
reciprocitá amorosa da Saffo ai comici", QUCC 16, 1973, pp. 110-120; H. Seng, "Τα 
δίκαια beim Symposion", QUCC 59, 1988, pp. 123-131. 



26 CARMEN BARRIGÓN FUENTES 

μο[ ] δ' ίμερόεντα Αιγύν .[ 

άρτι[επέα] νωμών γλωσαν α[ 

[ ] 
20 τώνδε .[ 

εύκομπ[ 

Del... mar/... el paso/... donde cruzando... 

(recorrierayo) el camino.../ ornamento de corona de violetas 

a esa sede rica en árboles llegaría 

... isla pura, adorno... 

y a Equecrátidas, de rubio cabello 

de la. mano tomaría.... 

para que de su grata piel la flor nueva... 

y de sus ojos derramara ansiable deseo 

y yo... entre flores 

recostado las blancas arrugas (perdería?) 

entre mis cabellos grata corona 

de hermosa flor recién cortada 

y ansiable sonoro (canto) 

articulando mi lengua de ajustado verbo... 

Siempre con la prudencia que exige el estado fragmentario del texto, 

parece razonable suponer que la estructura sería muy sencilla y distribuida en 

dos partes: 

I. El viaje (vv. 1-6) 
II. El destino: una isla fantástica (vv.7-21) 

La persona loquens, probablemente es el propio Simónides. Como en el 
fragmento anterior habla en primera persona y manifiesta su deseo de 
alcanzar una isla lejana, donde la existencia se proyecta particularmente 
agradable por la belleza y la calidad del clima. En ella podrá gozar del amor 
de Equecrátidas, presentado como un muchacho en la flor de la juventud. 
Yaciendo con él en un florido prado (v. 13: év άνθε[σιν... κεκλιμένο?), 

podrá hacer realidad sus propios deseos, liberarse de las arrugas que afectan 
el cuerpo (v. 14) y ciñendo una corona de flores recién cortadas, seguir la 
propia inspiración poética (vv.15-19). La satisfacción de encontrarse con la 

78 Traducción de E. Suárez de la Torre, Antología de la lírica griega arcaica, 
Madrid. Cátedra, 2002 (en prensa). 

LA EXPRESIÓN DEL SENTIMIENTO AMOROSO EN SIMÓNIDES 27 

persona amada no sólo aparece como recuerdo o anhelo, sino también como 
ensoñación o propuesta imaginaria. 

Un aspecto fundamental del texto es su interpretación erótica que se 
aprecia sobre todo, en la segunda parte, a partir del verso 9. El personaje de 
Equecrátidas se presenta con los clásicos rasgos del πκϊ?, capaz de atraer 

sobre sí el interés amoroso del poeta que es avanzado en años (v.14). Son 
claramente reconocibles los motivos amorosos: muestra el deseo de tocar 
su mano (v.10: χείρα λαβιο.[), describe la belleza fresca que emana de 

su cuerpo (v.ll: véo[v] χ[αρίε]ντο? από χροό? av[6os), el deseo 

incontenible comunicado a través de la mirada (v.12: λείβοι δ' etc 

βλ[εφάρ]ων ίμερόεντα [πόθον) y, finalmente, el deseo de yacer con él y 
gozar entre flores, libre de arrugas, con los cabellos cubiertos de flores y 
entre dulces cantos y amables sonidos musicales. A la clara manifestación de 
la pasión se acompaña el papel de la poesía, y se entiende que una poesía 
inspirada en los temas del amor, que el poeta imagina recitar en el simposio 
después de tener ceñida la corona. 

El fragmento plantea diversos problemas en cuanto a la naturaleza del 
viaje descrito, el significado que asume en la elegía el tema del viaje, la 
realidad o irrealidad y, por supuesto, la ubicación de la escena que se 
describe, en la que parecen confluir tradiciones escatológicas y motivos 
literarios propios de la poesía amorosa en general y homoerótica en particular 
y, por último, la identidad del personaje elogiado. 

Las soluciones que se han dado a los problemas que el texto plantea han 
sido de muy diversa índole. Por lo que respecta a la naturaleza del viaje des­
crito por el poeta, P. Parsons79 en el comentario que acompaña a la editio 

princeps del texto ve tres posibilidades: que se trate de una experiencia real, 
que se trate de un viaje fantástico o bien de un viaje post mortem. Después de 
analizar las tres hipótesis se inclina por la del viaje fantástico que el poeta 
hace a la isla de los Bienaventurados para encontrar nuevamente al viejo 
Equecrátidas, padre de Antioco, y ya difunto en el momento de la composi­
ción de la elegía. En este entorno las arrugas del viejo poeta se habrían ahora 
difuminado y ambos habrían podido participar de los placeres del simposio. 
Esta tesis, en general, es asumida por los sucesivos investigadores, aunque 
con diferencias de matiz. M. L. West entiende el poema como un propempti-

kon dirigido al señor de Tesalia del cual Simónides era huésped80. Esto le 
habría permitido expresar un deseo personal: el de hacer un viaje a la isla de 

TO (1992), p. 46. 
80 (1993), p. 13. Cf. Burzacchini (1995). p. 35; Rutherford (1996), pp. 190-192 

(= 2001, pp. 51-53). 



28 CARMEN BARRIGÓN FUENTES 

Los Bienaventurados para volver a ver al viejo Equecrátidas, liberarse de los 
años transcurridos y retornar a los placeres de la vida. Basándose en esta 
interpretación R. Hunter81 tras efectuar un cotejo con el propemptikon pre­
sente en Idilio 7 de Teócrito (vv. 61-70), llega a la conclusión de que en la 
elegía simonidea al augurio de hacer un viaje feliz seguiría un reclamo a los 
placeres que el poeta proyecta por sí mismo en ausencia del amigo, cuya 
identificación no parece preocuparle. 

Se han valorado los aspectos irreales y utópicos de la descripción del 
viaje82, pero es muy importante analizar todos los elementos del poema y 
ponerlos en relación con la temática de las composiciones destinadas al 
simposio: 

1. El viaje, que el poeta desea realizar para alcanzar una isla lejana 
evoca la particular atmósfera del simposio donde los participantes 
pueden expresar más libremente sus deseos. En este sentido puede 
ser considerado un viaje de evasión hacia una meta indefinida que 
llevará al poeta a una isla lejana (v. 8: εύκέα νήσον, άγαλμα 

βίου), donde podrá dedicarse a los placeres del amor y a los de la 
poesía: ambas experiencias son aquí evocadas en un único contexto 
que las integra perfectamente la una en la otra (vv.13-16). 

2. Igualmente, Simónides, en una misma composición, conecta dos 
temas tradicionales: el elogio al joven y el tema del viaje. Como muy 
bien ha analizado W. J. Slater83, la imagen del simposiasta que 
navega es familiar en la poesía. A través de estos dos elementos tra­
dicionales el poeta elaboraría una historia única que reaparece sus-
tancialmente como nueva. La presencia del tema de! viaje en la ele­
gía simonidea hay que ponerla en relación con la temática habitual 
de la poesía destinada al simposio: la imagen del simposiasta como 
navegante, del mar como vino, de la misma sala que acogía a los 
convidados cual nave en el mar, etc. Motivos todos ellos que facili­
tan la adopción del modelo del viaje marino como medio privile­
giado para alcanzar un remoto lugar donde realizar los propios 
deseos del amor. 

81 (1993), pp. 11-14. 
82 Cf. Parsons (1992), p. 46: Rutherford (1996), p. 190, Mace (1996), p. 244 sq. 

(=2001, pp. 185-207); Yatromanolakis (1998), pp. 1-11 y (2001), pp. 208-225; A. S. 
Brown, "From the Golden Age to the Isles of the Blest", Mnemosyne 51.4, 1998, 
pp. 386-410 (sobre todo p. 407). 

3 (1976), pp. 161-170; Cf. F. Lissarague, L' immaginario del simposio greco, 
tr. ¡t. Roma-Bari 1989. 

LA EXPRESIÓN DEL SENTIMIENTO AMOROSO EN SIMÓNIDES 29 

3. Los elementos que emplea Simónides para describir esta tierra lejana 
y que facilitan recuperar la perdida felicidad, tampoco son extraños 
a la tradición: clima agradable, prados floridos, coronas entretejidas 
con ramas frescas, etc. Los prados floridos nos remiten, antes que al 
marco fantástico, al contexto erótico en el cual se inspira toda la 
elegía, y lo mismo podemos decir de las coronas, que si cumplen un 
papel significativo en el país utópico, en el simposio contribuyen a 
crear una atmósfera festiva adaptada a la ocasión. 

Simónides en esa búsqueda constante de lo novedoso, una vez más da 
muestras de su originalidad al asociar dos temas puntuales: el viaje y el amor. 
En la poesía lírica la serie de imágenes que conectan la condición del simpo­
siasta a la del navegante aparecen más bien en contextos que evocan los 
efectos provocados por el beber, como ocurre con los encomios a Trasibulo y 
a Alejandro, compuestos por Píndaro y Baquílides respectivamente84, en los 
que el uso mesurado del vino aleja al individuo de las fatigas cotidianas y 
estimula las falsas visiones. Sin embargo, en ninguno de los dos fragmentos 
existe una conexión directa entre tema erótico y viaje. Para C. Brillante85 el 
tema del viaje en la elegía simonidea debe contemplarse desde la perspectiva 
de que las imágenes evocan más bien una condición particular de la mente: la 
de que el hombre, a través del uso moderado de la bebida, en compañía de 
otros amigos se abandona a la fantasía, porque ella le permite distanciarse del 
mundo circundante. 

La identidad del personaje elogiado es otro punto problemático, sobre el 
que se ha seguido especulando en estudios recientes. Del padre de Antíoco, 
de las primeras propuestas, se pasa ahora al hijo de éste . C. Brillante87, 
aunque sin sacar conclusiones precisas, dada la precariedad de los datos dis­
ponibles, piensa en la posibilidad de que la elegía de Simónides remonte a un 
período anterior a la muerte de Antíoco y fuera compuesta en la primera fase 
de permanencia del poeta en Tesalia, quizás en torno al 500 a.C, cuando aun 
la familia de los Alévadas y de los Escópadas, emparentados entre sí, no 
había sufrido los daños de la destrucción del palacio que narra el poeta de 
Ceos en un epinico88. Cree que el personaje elogiado por Simónides perte-

84 Fi.fr. 124 Sn-M; Bacchyl./r. 20 b Sn-M. 
85 (2000), p. 37. 
86 Cf Mace (1996), pp. 233-247 (= 2001, pp. 185-207); Barrigón (1998), 

pp. 139-146. 
87 (2000), pp. 29-38. 
88Sim. 510 PMG 

http://Fi.fr


30 CARMEN BARRIGÓN FUENTES 

nece a la familia de los Alévadas, pero no se trata del hijo de Antioco y padre 

de Orestes89, sino de otro individuo nacido en torno al 515 a.C. 

Evidentemente, el poeta parte de una situación real: la existencia real 

del personaje digno de alabanza, pero no hay que olvidar que el poeta se 

ajusta a las normas que regulan la composición, y la alabanza de la belleza 

juvenil debía agradar al destinatario -recordemos el encomio a Teoxéno de 

Píndaro y la oda a Polícrates de íbico. 

Resulta más difícil de aceptar la reciente hipótesis de D. Yatromano-

lakis que sugiere la idea de que en estos versos estaría interviniendo una 

mujer, Diséride, esposa del viejo Equecrátidas y madre de Antioco, que 

recitaría un canto trenódico por el hijo desaparecido. Finalmente, N. Nichol-

son", teniendo en cuenta que el marco del simposio condiciona el material, 

piensa que esta elegía es un claro ejemplo del uso de la metáfora del "poeta 

como pederasta", al margen de que el destinatario sea joven o adulto. La 

hipótesis es sugestiva y, en efecto, no debemos olvidar esta convención 

poética. 

Cierra el poema otro motivo significativo: la importancia de la palabra, 

la música y el canto en el mundo del amor. Ya desde Hesíodo, por la palabra 

se transmite la confidencia amorosa y los sentimientos, se consigue la 

persuasión, la seducción y la rememoración de lo que fue grato; por tanto, 

canto y música completan las descripciones de los momentos placenteros. 

Además, el elogio de la persona amada se transforma en una forma 

alternativa de inmortalización, ya que la palabra poética mantiene el recuerdo 

del amor y de la belleza más allá de la muerte. 

En las elegías es muy importante el nivel evocativo de las experiencias. 

Por ello, hay que entender este texto como un ejemplo de rememoración, de 

evocación de una experiencia compartida, que le conduce hacia un anhelo por 

la persona amada, eliminándose la barrera que supone la evidencia física de 

la decrepitud, y en este proceso interviene como elemento fundamental el 

ámbito natural, floral o vegetal, en el que se proyectan los momentos vividos, 

en este caso llevado o proyectado hacia una isla utópica, en un deseo de 

recuperar la situación perdida en un lugar paradisíaco. De ahí que se nos 

presente el marco natural como escatológico. El espacio sagrado del amor 

sáfico adquiere en este fragmento una dimensión que roza lo escatológico. 

89 C/Th. 1.111. 
90 (1998), pp. 1-11 y (2001), pp. 208-225. La hipótesis de este autor ha recibido 

fuertes críticas por parte de Mace (1996), pp.233-247. 
91 (2000), pp. 235-259. 

LA EXPRESIÓN DEL SENTIMIENTO AMOROSO EN SIMONIDES 31 

SELECCIÓN BIBLIOGRÁFICA 

1. Ediciones. Traducciones. Antologías. 

Aloni, Α., Lirici Greci. Alcmane, Stesicoro, Simonide, Milano 1993. 

Campbell, D. Α., Greek Lyric. Stesichorus, Ibycus, Simonides, and others, III, 
Cambridge Mass.-London 1991. 

Davies, M., Poetarum Melicorum Graecorum Fragmenta, Oxford 1991. 

Gentili, B. -Perrotta, G., Polinnia. Poesía greca arcaica, Firenze 1965", 306-334. 

Gentili, B. -Prato, C , Poetae Elegiaci. Testimonia e fragmenta, Leipzig, I 1979. II 
1985. 

Lobel, E.„ "2327. Early Elegíaos", The Oxyrhynchus Papyri 22, London 1954, 67-76. 

Lobel, E., "2432. Commentary on Lyric Verses.(¿Simonides)", The Oxyrhynchus 
Papyri 25, London 1959, 91-94. 

Lobel, E., "Simonides in Papyri Greek & Egyptian", Homenaje a Eric Gardner 
Turner, London 1981, pp.21-23. 

Martino, F. de -Vox, O., Lírica greca. !. Prontuari e lírica dórica, Barí 1996, 369-

-433. 

Martino, F. de-Vox, O., Lírica greca. II. Lírica Iónica, Barí 1996, 897-912. 

Page, D. L., Poetae Melici Graeci, Oxford 1962. 

Parsons, P., "3965: Simonides, Elegies", The Oxyrhynchus Papyri LIX, 1992, 4-50. 

Rodríguez Adrados, F., Líricos Griegos. Elegiacos y yambógrqfos arcaicos, I-I I, 
Madrid 1959. 

Rodríguez Adrados, F., Lírica griega arcaica (poemas corales y monódicos, 700-
-300 a.C), Madrid 1980. 

Sider, D., "Fragments 1-22 W . Text, Apparatus Criticus, and Translation", en 
Boedeker, D. - Sider, D. (eds.), The New Simonides. Contexts of Praise and 
Desire, Oxfrod 2001. pp. 13-29. 

Snell, B.- Maehler, H., Bacchylidis. Carmina cumfragmentís, Leipzig 197010. 

Snell, B.- Maehler, H„ Pindarus. I Epinicio. Leipzig 1980; II Fragmenta, Leipzig 
1975. 

Vetta, M., Theognis elegiarum líber secundas, Roma 1980. 

West, M. L., lambi et Elegí Graeci ante Alexandrum Cantati, Oxford3. 1 1989, II 
1992. 

2. Estudios 

Barigazzi, Α., "Nuovi frammenti delle elegie di Simonide (Ox.Pap. 2327)", MH 20, 
1963, pp. 61-76. 

Barrigón, M. C , La poesía de Simonides: estudio ¡ingüístico-literario, tesis doctora!. 
Universidad de Valladolid 1992. 



32 CARMEN BARRIGÓN FUENTES 

Barrigón, M. C , "Observaciones sobre Sim. Fr. 22 West2", en L. Gil (ed.), Cerolla 
Complutensis. Homenaje al profesor J.S. Lasso de la Vega, Madrid 1998, 
pp. 139-146. 

Bartol, K., "Between Loyalty and Treachery: P. Oxy. 2327 fr. 1 + 2(a) col 1= 
Simonides 21 West2. Some Reconsiderations", ZPE 126, 1998, pp. 26-28. 

Bernsdorff, H., "Zu Simonides fr. 22 West2", ZPE 114, 1996, pp. 24-26. 

Boedeker, D. -Sider, D., (eds.), The New Simonides. Coníexls of Praise and Desire, 
Oxford 2001. 

Bossi, F., "Note ai lirici greci", MCr 10-12, 1975-77, pp. 79-80. 

Bowie, E. L., "Early Greek Elegy, Symposium and Public Festival", JHS 106, 1986, 
pp. 13-35. 

Brillante, C, "Simonide, fr. Eleg. 22 West2", QUCC93, 2000, pp. 29-38. 

Buffiére, F„ Eros adolescent. La pédérastie dans la Gréce antique, París 1980. 

Burzacchini, G., "Note al nuovo Simonide", Eikasmos 6, 1995, pp.21-38. 

Caíame, C , L ' Eros dans la Gréce antigüe, París 1996. 

Catenacci, C., "L' eros impossibile e ruolí omoerotici (Simonide fr. 21 West2)", 
QUC.C 95, 2000, pp. 57-67. 

Davies, M., "Simonides and Eros", Prometheus 10, 1984, pp. 114-116. 

Dodds, E. R., Los griegos y lo irracional, trad. esp. de M. Araujo, Madrid 1980. 

Dover, K. J., Greek Homosexuality, London 1978. 

Gentíli, B., Poesía y público en la Grecia Antigua, trad. esp. de X. Riu e introduc. de 
C. Miralles, Barcelona 1996. 

Giangrande, G., "Simonides und Eros", AC 38, 1969, pp. 147-149. 

Hermary, Α.- Cassamatis, H.- Vollkommer, R., "Eros", LIMC 111 1, Zürich-München 
1986, pp. 850-942. 

Hunter, R., "One Party or two?: Simonides 22 West2", ZPE 99, 1993, pp. 11-14. 

Lasserre, F-, La figure d'Éros dans la poésie grecque, Lausanne 1946. 

Mace, S., "Utopian and Erotic Fusión in a New Elegy by Simonides (22 West2)", ZPE 
113, 1996, pp. 233-247 (=Boedeker, D. - Sider, D. (eds.), The New Simonides. 
Coníexts of Praise and Desire, Oxfrod 2001, pp. 185-207, ampliado). 

Martínez Nieto, R., La aurora del pensamiento griego. Las cosmogonías de Hesíodo, 
Alemán, Ferecides, Epiménides, Museo y la Teogonia órfica antigua, Madrid 
2000. 

Marzullo, B., "Simón. Fr. 575 P", MCr 19-20, 1984-1985, p. 15. 

Molyneux, J. H., Simonides. A Historical Study, Wauconda 1992. 

Nicholson, N., "Pederastic Poets and Adult Patrons in Late Archaic Lyric", CW 93.3, 
2000, pp. 235-259. 

Peek, W., "Neue Bruchstücke frühgriechischer Dichtung", Wissenschaftl Zeiíschr. 
Univ. Halle-Wittenberg 5.2, 1955-56, pp. 189-207. 

LA EXPRESIÓN DEL SENTIMIENTO AMOROSO EN SIMONIDES 33 

Poltera, O., Le langage de Simonide. Etude sur la tradition poétique et son 
renouvellement, Bern 1997. 

Reinsberg, C, Hetárentum und Knabenliebe im antiken Griechenland, München 
1989. 

Rudhart. .1., Le role d' Eros et d' Aphrodite dans les cosmogonies grecques, París 
1986. 

Rutherford, I., "The New Simonides: towards a Commentary", Arethusa 29, 1996, pp. 
190-192 (= Boedeker, D. - Sider, D. (eds.), The New Simonides. Coníexts of 
Praise and Desire, Oxfrod 2001, pp.33-54). 

Slater, W. .1., "Symposium at Sea", HSCPh 80, 1976, pp. 161-170. 

Vetta, M., Poesía e simposio nella Grecia antica. Guida storica e critica, Roma-Barí 
19952. 

Víllarrubía Medina, Α., "El amor en la poesía lírica griega de la época arcaica", en 
Brioso, M.-Villarrubia, A. (eds.), Consideraciones en torno al amor en la 
literatura de la Grecia Antigua, Universidad de Sevilla 2000, pp. 11 -78. 

West, M. L., Studies in Greek Elegy and lambus, Berlm-New York 1974. 

West, M. L., "Simonides Redivivus", ZPE 98, 1993, pp. 1-14. 

Yatromanolakis, D., "Simonides fr. Eleg. 22W2: To Sing or to Mourn?", ZPE 120, 
1998, pp. 1-11 (= G. Nagy (ed.), Greek Literature in the Archaic Period: the 
Emergence of Authorship, London 2002). 

Yatromanolakis, D., "To Sing or to Mourn?. A Reappraisal of Simonides 22 W2", en 
Boedeker, D. - Sider, D. (eds.), The New Simonides. Coníexts of Praise and 
Desire, Oxford 2001, pp. 208-225. 


