
HVMANITAS- Vol. LIV (2002) 189-230 

JOSé AUGUSTO Μ. RAMOS 

Faculdade de Letras de Lisboa 

TRANSMISSÃO DA CULTURA BÍBLICA 
NO MUNDO CLÁSSICO 

Ε CRISTIANIZAÇÃO DO IMPÉRIO1 

O espaço cultural e o âmbito temporal implicados neste tema da 
transmissão da cultura bíblica para o mundo clássico são demasiadamente 
amplos e terão de ser tratados com a ambição necessária para abarcar uma 
variedade de dados ampla mas imprescindível e com a contenção inevitável 
para valorizar eficazmente o sentido essencial que aqui se perspectiva. Além 
disso, o título sugerido engloba dois pólos de um imenso acontecimento 
cultural: é o da transmissão do património da cultura bíblica e o da chamada 
cristianização ocorrida no âmbito de outra entidade cultural. Trata-se, por 
conseguinte, de um encontro de culturas de longa duração e de profundas 
ressonâncias. O que se pode é contemplar alguns sentidos aqui implicados e 
focar alguns dos vectores pertinentes. 

O tempo essencial deste encontro de culturas abarca claramente mais de 
meio milénio, que se inicia já no século IV, antes de Cristo, e se prolonga por 
séculos de história do próprio império romano. Este horizonte pode constituir 
a época axial mais marcante da história cultural que nos diz directamente res­
peito. As bibliografias que surgem continuamente em grande profusão e que 
não cabe sequer referenciar confirmam da maneira mais inequívoca a trans­
cendência desta época. O conceito de transmissão da cultura bíblica e o con­
ceito de cristianização do império implicam uma longa e larga fenomenolo­
gia. Ε já nos podemos dar por satisfeitos, se conseguirmos mostrar como as 

Este texto teve como base uma conferência pronunciada no Centro de Estudos 
Clássicos da Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra, no dia 4 de Fevereiro 
de 2002, a convite da sua Comissão Directiva, cujo acolhimento o Autor agradece, 
penhorado. 



190 JOSÉ AUGUSTO Μ. RAMOS 

várias direcções em que se processa essa transmissão de cultura têm profun­
damente a ver com o próprio processo de cristianização apontado. 

A síntese que aqui se propõe é fruto da experiência profissional de 
quem, estudando o mundo das culturas semíticas pré-clássicas, pode teste­
munhar os dinamismos de um fenómeno que se pode designar como a linha 
avançada deste mundo oriental ao encontro do mundo clássico. Esta cami­
nhada progressiva para as margens do mundo clássico representa a própria 
marcha de aproximação que a cultura bíblica vai conhecendo, convergindo 
para um estado de convívio e partilha de conteúdos, que se realiza com o 
mundo cultural grego, em primeiro lugar, e, depois, com o mundo político 
delimitado pela civilização romana. 

Historicamente, o sentido que esta marcha apresenta, do ponto de vista 
bíblico e apesar dos conflitos emergentes, é como que o movimento de um 
rio que se aproxima da foz. O encontro com a sua foz pode parecer ines­
perado, mas não deixa de ser natural. O tom de naturalidade aqui pressuposto 
pode parecer estranho. No entanto, é essa impressão que a transparência 
própria de uma visão a longa distância nos deixa. Este fluir para um oceano 
maior, num percurso tão irrecusável como o de acolher o seu próprio futuro, 
pode considerar-se mesmo como sendo o último acto autónomo do patrimó­
nio cultural que procede do mundo pré-ciássico. Foi desta maneira que se 
operou a sua resolução como questão de identidade histórica. Depois disto, 
ficou definitivamente em estado de história. É natural que esta perspectiva 
possa ajudar a matizar a imagem, algo catequética e facilitada, da conquista 
do mundo romano pelo cristianismo. 

A experiência que subjaz a esta comunicação é portadora de uma cons­
ciência de relação entre o mundo do antigo Oriente e o mundo clássico que é 
mais real e próxima do que aquilo que aflora vulgarmente aos espíritos. M. L. 
West2 reconhece que, mesmo em Oxford, que é o seu próprio meio 
académico, não se cultivava muito a proximidade com a literatura hebraica, 
apesar de alguns mais originais o terem praticado, desde havia séculos. 
O isolacionismo entre estudos greco-latinos e semíticos ter-se-ia acentuado a 
partir do século XVIII. Mas o retomar dos contactos entre o mundo oriental e 
o mundo clássico, depois de algumas descobertas decisivas como as da 
Mesopotâmia e dos Hititas ou as de Ugarit e da Síria, tem ocupado tanto os 
classicistas como os orientalistas. Aqui pressupõe-se uma relação próxima 
entre o Oriente e o mundo greco-romano, que se exprime não só em 
momentos chave de intenso enfrentamento, mas também em longa e profunda 
permeabilidade. 

1 M. L. West: The eastface ofHelicon, p. X. 

TRANSMISSÃO DA CULTURA BÍBLICA NO MUNDO CLÁSSICO 191 

Muito desta questão poderia eventualmente ser construído em torno ao 
livro, ele mesmo de grande síntese, de Giancarlo Rinaldi, simbolicamente 
entitulado Bíblia Gentium3, Mas esta é sobretudo uma espécie de «bíblia» 
greco-ramana sobre a recepção que teve neste âmbito a Bíblia propriamente 
dita. A nossa perspectiva vai ser naturalmente do outro lado, procurando os 
estímulos, os vectores e os modelos da transmissão através dos quais a 
cultura bíblica se aproxima e progressivamente se compromete e, depois, se 
identifica com os padrões culturais do mundo clássico. No final, poderão 
mesmo ficar algumas dúvidas sobre se terá sido realmente o mundo clássico a 
acolher a cultura bíblica ou se foi esta a receber o mundo clássico. 

O processo pressuposto é longo, mas identifica-se particularmente com 
as evidências da sua fase terminal. Impõem-se, no entanto duas questões 
preliminares: 1) O que é a cultura bíblica? 2) As múltiplas fronteiras de 
transmissão entre Oriente e Ocidente. Nos passos que se seguirão a estas 
duas questões prévias encontrar-se-á, de forma mais nuclear, o tema que nos 
foi proposto. 

1. O que é a cultura bíblica? 

O património sobre cuja transmissão nos questionamos é a cultura 
bíblica. Procurar definir, em primeiro lugar, em que é que consiste essa 
cultura bíblica é uma questão prévia que se nos impõe, para devidamente 
visar o objectivo já de si tão ambicioso que foi proposto para esta síntese. 
Esta mesma questão preliminar poderia considerar-se, por si mesma, como 
suficientemente excessiva. Ela é, no entanto, imprescindível, porque interfere 
directamente nos conteúdos da transmissão que aqui consideramos e nos 
vectores através dos quais essa transmissão se pode ir verificando, por entre 
os meandros da realidade histórica. 

A Bíblia é, em primeiro lugar, uma literatura oriental muito recente; ela 
é mesmo uma realidade de algum modo pós-preclássica, uma vez que pres­
supõe e exibe, como sua base de sustentação e conteúdo, algumas literaturas 
que foram a expressão clássica para este mundo pré-clássico. Na verdade, ao 
longo de toda a história da realização literária da Bíblia, as suas raízes vão, 
etapa a etapa e género por género, aprofundar-se no espaço de outras litera­
turas, que são nomeadamente a mesopotâmica, a egípcia, a cananaica e até 

3 Libreria Sacre Scritture, Roma, 1989. Em subtítulo, esta obra define-se como 
«um primeiro contributo para um índice das citações das referências e das alusões à 
Bíblia nos autores pagãos, gregos ε latinos, da Idade Imperial». 



ί 92 JOSÉ AUGUSTO Μ. RAMOS 

mesmo a hitita, para já não f a l a r i a fenícia, que existiu certamente, mas se 

não conservou. Estas literaturas constituíram, por sua vez, modelos clássicos 

para a formulação da literatura bíblica . 

Mais do que uma entidade isolada e apesar da imagem de xenofobia 

que a marcou e de si mesma chegou a transmitir, a cultura bíblica é, na 

verdade, uma parcela da galáxia cultural dos semitas. Poderá assentar-se 

como pressuposto que existe uma cultura semita? West responde pela 

afirmativa5. No entanto, e tendo em conta a visibilidade que o mundo das 

culturas semíticas já conquistou, o que suscita algum sorriso é a necessidade 

de formular um tal pressuposto por parte de West. Porém, as culturas 

semíticas têm evidentemente áreas regionais específicas. A de Canaã é aquela 

que mais se identifica com a Bíblia. 

A língua hebraica, veículo matricial e principal para a literatura e 

cultura bíblicas, poderia considerar-se mesmo já uma espécie de língua 

franca, exprimindo algo desta interculturalidade. De facto, com este nome, 

historicamente acidental e ligado a um etnónimo singular, designa-se uma 

língua que é, na verdade, um cananaico essencial. Os grupos que vieram a ser 

designados pelo nome de hebreus é que assumiram como sua língua de uso a 

língua vigente na região siro-paiestinense e assim aconteceu que vieram a 

dar-lhe o nome novo de hebraico que se tornou definitivo. Mas quando 

falamos da cultura bíblica, temos de assumir que estamos a gerir herme­

nêutica e culturalmente o legado patrimonial que nos deixou o Oriente 

antigo. 

O cristianismo, que, por sua vez, vai constituir um lugar privilegiado e 

definir o tempo mais pertinente para a transmissão dos conteúdos do mundo 

orientai e bíblico para o mundo clássico, representou, ele próprio, um factor 

4 Toraus Abadia, José Pedro: A Bíblia como literatura, pp. 69-97; M. Garcia 
Cordero: Bíblia y legado dei Antiguo Oriente: J. Asurmendi: "Entorno literário dei 
AT", em J. González Echegaray: La Bíblia en su entorno, pp. 369-391. O acervo 
literário que as culturas do Próximo Oriente Antigo nos têm facultado, a cada nova 
descoberta arqueológica, já produziu um verdadeiro "topos" bibliográfico destes 
exercícios de comparação entre literatura bíblica e literaturas orientais suas predeces­
soras. A obra antológica de James B. Pritchard: Ancient Near Eastern Texts relating 
to the Old Testament (ANET) tem assumido meritória e reconhecidamente esse papel 
há quase meio século. Entretanto, e para provar o bem fundado desse modelo, 
encontra-se em curso de publicação uma obra de características semelhantes dirigida 
por William T. Hallo: The context ofScripture. Os três volumes até agora publicados 
levam os subtítulos expressivos de The canonicai compositions from the biblical 
wotid e Monumental inscriptions from the biblical world e Archival documents from 
the biblical world. 

5 M. L. West: The eastface ofHelicon, pp. VII-VIII. 

TRANSMISSÃO DA CULTURA BÍBLICA NO MUNDO CLÁSSICO 193 

de catálise para os legados essenciais do mesmo Oriente6. A ideia de 

messianismo, que constitui a essência do cristianismo e lhe atribui até o nome 

pelo qual é conhecido na História7, poderia considerar-se o conceito chave da 

cultura oriental8 e ao mesmo tempo a pedra de toque do conteúdo oriental que 

foi transmitido ao mundo clássico. 

2. As múltiplas fronteiras de t ransmissão entre Oriente e Ocidente 

Existem, de facto, múltiplas vias de intercomunicação directa entre a 

matriz das culturas orientais e o mundo clássico, pois são dois espaços 

vizinhos e frequentemente cúmplices nas aventuras da história. Ε nesta 

multiplicidade de vias e contactos estão incluídas algumas entradas do mundo 

ocidental e das suas culturas para o interior do próprio mundo oriental. 

A época dos Povos do Mar é bem significativa dessa movimentação cultural 

em sentidos alternativos. Numerosas são as marcas da sua penetração nas 

mais clássicas civilizações costeiras do Oriente. Isso processou-se ainda antes 

das épocas de máxima definição das próprias culturas clássicas e isso faz com 

que as bases de transmissão intercultural sejam mais profundas e se tenham 

mantido actuantes. A imagem claramente helénica da cerâmica filisteia fala 

bem claro a este nível. 

Para a relação com o mundo grego, a Bíblia pode apresentar 

características de um espaço privilegiado, com pontos de contacto dissemi­

nados ao longo da história. Ela transporta consigo, de facto, uma significativa 

representatividade relativamente às culturas do mundo pré-clássico, Do ponto 

6 Ver José Augusto M. Ramos: "A Bíblia e o seu mundo", pp. 190-191. 
O cristianismo começou por receber outros nomes. Foi designado, nomea­

damente como a via (Act 9,2; 18,25), dando assim a entender que era considerado um 
caminho diferente e alternativo para o pensamento e prática religiosos do judaísmo. 
No entanto, a forte especificidade da cristologia tornou-se um conteúdo tão decisivo 
que a nova forma de pensar rapidamente assumiu em exclusivo a designação de 
"messianismo", que, tendo em conta a tradução do título semita de masiah para o 
grego christós, daria origem ao rótulo grego de christianismós para designar a nova 
forma religiosa e o embrião de uma nova cultura. Cf. J. A. Ramos: "A Bíblia e o seu 
mundo", pp. 170-172. 

8 Apesar da sua grande presença na literatura e no discurso teológico da Bíblia, 
o messianismo é, na verdade, um derivado da capacidade metafórica do discurso 
sobre a ideologia real do Próximo Oriente Antigo, o qual, por ironia da História, fora 
acolhido entre os Hebreus com notórias resistências iniciais. Basta ver o teor das 
objecções à instituição da realeza formuladas pelo profeta e juiz Samuel no l" Livro 
de Samuel, capítulo 8. Ver José Augusto M. Ramos: "A Bíblia e o seu mundo", 
pp. 170-172. 



i'M JOSÉ AUGUSTO M. RAMOS 

de vista directamente literário, no entanto, e pelo que às épocas antigas diz 
respeito, não é a Bíblia que oferece os pontos de contacto cultural mais 
visíveis com o mundo grego. O seu espaço específico é mais distante do que 
o são outros no Oriente antigo, que com o mundo clássico se aproximam e 
identificam mais. 

O principal espaço de contacto entre o Oriente e a Grécia e as vias pelas 
quais aquele contacto se opera na alta antiguidade devem procurar-se predo­
minantemente na região siro-anatólica e em domínios de cultura semítica 
comum que a Bíblia também partilha, mas que não constituem a sua persona­
lidade específica. 

As próprias origens do grupo dos hebreus têm intrigantes ligações com 
estes emigrantes do grande mar ocidental. Dentro da Bíblia e desde as suas 
épocas mais antigas, se podem, desta maneira, detectar vias de contacto entre 
os dois mundos. 

É possível, por este caminho, descobrir alguma convergência entre 
alguns elementos do imaginário e da literatura fundante sobre a guerra de 
Tróia, entre os gregos, e as vicissitudes coetâneas e correlativas dos Povos do 
Mar, que no Oriente deixaram igualmente a memória das devastações com os 
condizentes ecos a repercutir no seu imaginário cultural. A própria viabili­
dade política da afirmação histórica dos hebreus, enquanto entidade nacional 
e institucional, se pode inserir neste contexto posterior aos Povos do Mar. 
Esta questão constitui um detonador dos contactos com o Ocidente, situados 
numa encruzilhada mor da Bíblia. 

Podemos até deixar de parte como um "fait divers" da historiografia a 
questão de saber se a tribo de Dan poderia ter sido constituída por uma 
população aparentada com os gregos e designada pelo nome de "Dânaos" . 
Poderia não se dar muita importância à indicação de que David tinha cabelos 
loiros e menosprezar esse dado como possível sinal de parentesco com 
populações indo-europeias, o que condiz com as histórias sobre a mulher do 
hitita, Urias, general do exército de David, a qual aquele rei, ficando ocioso 
no palácio, longe da guerra, foi levado a cobiçar . Poderiam também 
menosprezar-se as grandes analogias aos temas helénicos mais familiares nas 
lendas heróicas do livro dos Jubesn. Ε poderíamos até ignorar o facto, 

9 Cf. O. Margalith: The sea peoples in the Bible, pp. 115-124; R. de Vaux: 
Histoire ancienne d'Israel, p. 475. 

10 2 Sm 11-12. 
'' Cf. O. Margalith: The sea peoples in the Bible, pp. 93-115. Ver a súmula das 

suas posições na recensão feita por José Augusto M.Ramos em Cadmo 8/9, 1998-99, 
pp. 166-168. Como ali concluímos, "os possíveis pontos de encontro entre os Hebreus 

TRANSMISSÃO DA CULTURA BÍBLICA NO MUNDO CLÁSSICO 195 

literariamente mais significativo do ponto de vista bíblico, de os Filisteus 
poderem ser um grupo de Pelastos ou Pelasgos12. Ora estes Filisteus, cuja 
memória conserva tamanho impacte nas páginas mais antigas da historio­
grafia bíblica, representaram alguns dos principais estímulos para o surgi­
mento da monarquia entre os Hebreus e a sua longínqua recordação acabou 
ainda por oferecer, no tempo do domínio romano, o nome para a província da 
Síria Palestina, mantendo uma tradição de que Heródoto fora já igualmente 
testemunha'. 

Estudar a presença do Oriente no mito e na poesia gregas é o objectivo 
do longo estudo que West elaborou14. Ε esse estudo sublinha sobretudo as 

vias de contacto com o mundo pré-clássico da Ásia. A mitologia hitita de 
Kumarbi, que representa já, em si mesma, uma fusão cultural indo-europeia 
realizada em solo asiático, antecipa em muitos séculos os dados fundamentais 
da Teogonia de Hesíodo. Este era um material suficientemente explícito para 
convencer os classicistas de que este espaço de comparação era sério15, pelo 
menos no que diz respeito à poesia arcaica e clássica. 

Apresentava-se, portanto, quase escancarada, desde muito cedo, a rota 
de transmissão cultural entre o Oriente e a Hélade. Ε a região da "Syria is the 
grand junction"16. 

Em suma, com West poderíamos dizer que «Near Eastern influence 
cannot be put down as a marginal phenomenon to be invoked occasionally in 
explanation of isolated peculiarities. It was pervasive at many leveis and at 
most times» . A partilha de uma mitologia fundamental, implicando o 

e os Povos do Mar são tantos e tão significativos que tem de haver certamente uma 
realidade histórica que o justifique". 

12 Ver R. de Vaux: Histoire ancienne dlsraèl, pp. 473-474. 
13 Ver R. de Vaux: Histoire ancienne dlsraèl, p. 18; G. Coelho Dias: «Os 

"Povos do Mar" e a "Idade Obscura" no Médio Oriente Antigo», em Cadmo, 1 
(1991), pp. 145-153, em que sintetiza ideias da sua tese de doutoramento em História 
e Cultura Pré-clássica, defendida na Faculdade de Letras da Universidade do Porto. 

14 M. L. West: The eastface ofHelicon, pp. VIL 
M. L. West: The east face ofHelicon, ρ. X e XI, citando e traduzindo uma 

afirmação de Petriconi: «To write about greek literature without knowing something 
about the West Asiatic has become as impossible as studying Roman literature 
without knowledge of the Greek». Ver a comparação dos conteúdos míticos de 
Kumarbi e de Hesíodo, em Alberto Bernabé: «Los mitos hititas de Kumarbi y la 
Teogonia de Hesíodo» em Cadmo 10, 2000, Lisboa, pp. 147-166, 

1 M. L. West: The east face ofHelicon, p. 4. Depois de se ter dedicado, de 
forma pioneira, a estudar a língua, a literatura e a cultura de Ugarit, Cyrus H. Gordon 
dedicou vários estudos às relações entre Ugarit e a cultura creto-heládica, tal como o 
seu livro Ugarit and minoan Crete. 

17 M. L. West: The eastface ofHelicon, p. 59. 



196 JOSÉ AUGUSTO Μ. RAMOS TRANSMISSÃO DA CULTURA BÍBLICA NO MUNDO CLÁSSICO 197 

essencial da antroplogia, da cosmqlogia e da teologia, é o dado mais mar­
cante deste espaço ecuménico que une as culturas do Próximo Oriente Antigo 
e a Grécia18. Mas, para além deste caso maior, outros importantes domínios 
da literatura grega parecem exprimir igualmente muitos pontos de conteúdo 
que exibem ligações com os legados literários orientais . 

Os paralelos literários gregos do Antigo Testamento podem certamente 
não implicar qualquer contacto directo. No entanto, a literatura fenícia é um 
espaço cananaico comum que inclui muitos materiais também constantes na 
Bíblia20. Se há dimensão cultural que durante o século XX se foi afirmando 
cada vez mais, é a consciência da comunidade cultural entre toda a região de 
Canaã, de que a cultura hebraica e bíblica faz parte integrante e solidária. 
Parece consensual o papel liderante, senão mesmo monopolizador, dos 
fenícios na transmissão dos dados da civilização cananaica para a Grécia. Isto 
poderá ser sobretudo verdade no que diz respeito às vicissitudes do primeiro 
milénio, antes de Cristo. A própria Anatólia, com as suas dinâmicas 
civilizações burritas e hititas, beneficia igualmente da presença multimo-
damente difusora dos fenícios. E, de qualquer modo, os fenícios identifica-
vam-se como cananeus, o que os hebreus não faziam certamente. 

À multiplicidade de processos de transmissão oral devem acrescentar-se 
os que acompanham a aprendizagem da escrita, sobretudo tendo em conta a 
veiculação de conteúdos que acontece nessa aprendizagem. A epopeia de 
Gilgamesh, por exemplo, foi usada como texto de aprendizagem nas escolas 
do Oriente, mesmo fora da Mesopotâmia, nomeadamente entre os hititas. 
Esta é a vantagem de que podem beneficiar as línguas francas, como tinha 
sido o acádico e como mais tarde foram o grego e o fenício, na Cilicia e na 
Capadócia, entre o séc. IX e o séc. VII2'. 

Não é, por conseguinte, uma situação nova aquela em que a cultura 
bíblica, funcionando como representante do mundo oriental, se encontrou 
frente a frente com o mundo greco-romano na época helenista. Ε esta 

' Sohre este imenso panorama, podemos reportar-nos à bela e pormenorizada 
exposição em L. West: The east face ofHelicon, pp. 107-167, que leva o eloquente 
título de «Of heaven and earth»., 

19 No livro de M. L. West: The east face of Helicon, podem ver-se, para 
tratamentos aplicados ao caso de Hesíodo, as pp. 276-333, com síntese conclusiva nas 
duas últimas páginas; da Ilíada, as pp. 334-401; Odisseia, as pp. 402-437; dos mitos e 
lendas de heróis, as pp. 438-494; dos poetas líricos, as pp. 495-543; de Esquilo, as 
pp. 544-585. 

20 M. L. West: The east face of Helicon, p. 588. 
21 M. L. West: The east face of Helicon, pp. 590-591; 608. 

ancestralidade de relacionamentos pesou certamente também no momento 
privilegiado de transmissão que aqui apresentamos. 

3. O helenismo corno espaço comum de transmissão directa e 
bidireccional. 

Se tomarmos o ponto de vista da evolução da cultura clássica, o 
helenismo pode representar uma manifestação tardia, espúria e sincretista. No 
entanto, ele é um horizonte de primeira importância, sob o ponto de vista da 
cultura bíblica. O helenismo pode constituir mesmo o mais fecundo espaço 
de interculturalidade entre o Oriente e o Ocidente. Mais ainda. Sob alguns 
pontos de vista, a época helenista pode considerar-se uma época biblicamente 
matricial, caracterizada por uma extraordinária criatividade literária e por 
uma grande originalidade de posições e de perspectivas. Ε uma raiz de fora 

que o pensamento bíblico, em grande evolução, vai recolher a um espaço 
cultural exterior ao seu mundo natural do antigo Oriente*"". 

Produzindo, como é sabido, uma fusão entre Oriente e Ocidente, o 
helenismo conseguiu igualmente realizar a fusão de algumas culturas que, 
apesar de pertencerem ao Oriente, se mantinham ainda razoavelmente estra­
nhas, depois de terem milenarmente convivido umas com as outras. Apesar 
da comunicação que, por diversos canais, se mantinha entre várias culturas 
que eram autóctones do Oriente pré-ciássico, as condições da época helenís-
tica contribuíram com uma dose de permeabilidade e de permissividade que 
fez com que a mistura de experiências culturais se processasse com entu­
siasmo, desde o Egipto até à Pérsia. Tanto o chão do Egipto como o chão da 
Ásia, com as suas culturas frequentemente antagónicas entre si, é no 
ambiente e segundo o novo espírito que invade e anima o horizonte do hele­
nismo que acabam por encontrar a maneira ecuménica e quase entusiasta de 
conviver, com a sensação de terem, finalmente, como que descoberto em paz 
a sua mútua complementaridade. O facto é que, na época helenística, mesmo 
as culturas mais tradicionais do Próximo Oriente antigo aceitaram partilhar 
posições que anteriormente as oporiam com facilidade umas às outras. 
A própria cultura bíblica, apesar de apresentar claros sintomas de xenofobia 
desde séculos anteriores ao helenismo, não escapa a essa regra. 

O acesso bíblico ao helenismo processou-se por várias fases de colorido 
e conteúdo cultural bastante diversificado. Na prática, tal acesso ocorreu quer 
pelas vias da aculturação natural derivada dos fenómenos de migração 

12 Ver José Augusto M. Ramos: "A Bíblia e o seu mundo", pp. 187-190. 



:'• 

!9Κ JOSÉ AUGUSTO M. RAMOS 

judaica para espaços de cultura que se exprimia em língua grega, quer pelas 
razões da própria evolução cultural, entretanto ocorrida entre as sociedades 
orientais. A expressão desta interculturalidade são as cidades helenistas 
disseminadas pelo Oriente, inclusivamente pela Palestina23 e que funciona­
ram necessariamente como focos de novos modelos de civilização, apesar do 
conflito cultural que podiam igualmente suscitar24. A teologia do logos 

tornou-se uma característica do judaísmo helenístico, com grandes conse­
quências no judaísmo, aparecendo bastante marcada também no cristianismo. 
E, quando se a contempla numa das suas aplicações literárias mais famosas, a 
do hino de sabor gnóstico que serve de prólogo ao Evangelho de João, é bem 
difícil distinguir a quota parte do que é grego, do que é bíblico e do que é 
helenístico. 

A helenizaçâo cultural e a romanização política do espaço originário 
oriental completa o conceito antropológico e histórico da oikoumene luca-
niana . A expressão oikoumene recebe nos vocabulários do Novo Testa­
mento, entre outras acepções, uma que a identídifica com o Império Romano. 
Neste sentido, o conceito apresentaria algum conteúdo antropológico e 
cultural, mas exprimiria mais directamente um sentido político e adminis­
trativo. A ideia de um recenseamento universal alegadamente decretado pelo 
Império é isso precisamente que traduz. No entanto, este mundo romano é 
ainda pouco mais amplo do que uma anterior oikoumene oriental que se 
exprimira já muito concretamente no mundo visto pelos fenícios. 

Não se pense, no entanto, que este encontro com o Ocidente esteja a 
ocorrer já a uma hora historicamente tardia. Na geografia cultural do mundo 
oriental pré-clássico, entre várias centralidades, avulta também a sua especí­
fica centra-lidade mediterrânica. Há um espaço comum mediterrânico que 
todas as civilizações ribeirinhas da sua costa oriental partilham e algumas 

' Sobre os contactos entre hebreus e gregos na Palestina pode ver-se a válida e 
recente súmula bibliográfica em G. Rinaldi: Bíblia Gentium, p. 47, n. 17. Uma síntese 
recente sobre as relações entre o judaísmo e o helenismo seguida de bibliografia 
especifica pode encontrar-se em J Trebolie: A Bíblia judaica e a Bíblia cristã, pp. 43-
-51. Por seu lado, a relação entre helenismo e cristianismo está sintetizada e comple­
mentada bibliograficamente nas pp. 34-43 da mesma obra. 

Neste âmbito se situa a tese de doutoramento em fase de acabamento a apre­
sentar à Faculdade de Letras de Lisboa, sobre os Judeus em Roma no século I, pelo 
Mestre Nuno Simões Rodrigues. Sobre o impacte cultural e civilizacional das cidades 
helenísticas, às quais coube, sobretudo no Oriente, a função de padronizar a nova 
civilização, pode ver-se H. Kõster: Introducción ai Nuevo Testamento, pp. 107-114. 

Cf. Lc 2,1. A semântica do Novo Testamento sublinha os matizes deste 
conceito de oikoumene como "terra", "Império" e "povo". Ver J. P. Louw; E. A. 
Nida: Greek-english lexicon, I, 1.39, 1.83, 9,22. 

TRANSMISSÃO DA CULTURA BÍBLICA NO MUNDO CLÁSSICO 199 

delas desenvolvem mais em comum. As talassocracias e os sonhos de expan­
são através do grande horizonte marítimo são expressão deste horizonte 
comum. As imagens literárias e mitológicas relativas ao mar, que tão difun­
didas foram nas várias culturas do Próximo Oriente antigo e dele dimanaram 
novamente, encaminhando-se para outras paragens através de grandes obras 
como as epopeias de Gilgamesh e Enuma elish, são um património que muito 
beneficiou da experiência comum do mar Mediterrâneo" . Tendo em conta 
esta experiência comum, o contacto com as raízes do mundo greco-romano 
assenta em boa parte sobre bases bastante naturais. Por isso, a impressão de 
isolamento em que, mesmo nos nossos dias, continuam a ser mantidos estes 
dois mundos parece ser uma imagem mais convencionada do que propria­
mente real. Há que confessar que a impressão de incomunicabilidade entre o 
mundo oriental e o ocidental costuma ser característica mais marcante dos 
cultivadores das culturas clássicas e caracteriza particularmente os cultiva­
dores da cultura grega, porque a forte identidade desta última poderia sugerir 
e justificar alguma auto-suficiência. Entre orientalistas, quando se assume 
como consensual a convicção de que a História, em sentido essencial e 
global, começa na Suméria quer dizer que na Sumária se pode assistir ao 
tratamento de alguns conteúdos que se tornaram característicos da história 
mediterrânica. Não se trata propriamente de uma concorrência com a Grécia, 
a não ser em meros aspectos cronológicos. 

Assim se nos depara o carácter ecuménico que parece ser já uma marca 
característica do mundo mediterrânico oriental antigo, antecipando de algum 
modo a fórmula oikoumene do Evangelho de Lucas. Este mar tinha já sido 
um espaço de profunda interculturalidade não somente para o mundo pré-
-clássico, mas também deste com o mundo posteriormente designado como 
clássico. 

A Síria, que cada vez se evidencia mais como sendo o centro de con­
tacto entre o Oriente e a Grécia, é actualmente cada vez mais valorizada 
como um dos berços culturais e civilizacionais do Próximo Oriente pré-clás­
sico, a par dos universalmente reconhecidos Egipto e Suméria. Até há pouco 
tempo essa dimensão era menos visível, mas ela impõe-se agora cada vez 
mais e de tal maneira que as instituições arqueológicas tradicionalmente 
voltadas para a descoberta física do passado oriental cada vez mais buscam 
sítios de escavação situados na Síria. Ε alguns dos extraordinários sucessos 
arqueológicos do último século têm dado ampla razão a esta tendência. 

' Ver J. A. Ramos: «Biblicamente, o mar», p. 32. 



200 JOSÉ AUGUSTO Μ. RAMOS 

4. Uma Bíblia em grego, para fora da Palestina 

Um indício literário bem explícito e significativo da transmissão da 
cultura bíblica para o inundo greco-romano poderia ser a progressiva tradu­
ção da Bíblia para o grego. O caso mais famoso foi aquele que aconteceu 
num contexto também multiplamente ecuménico: uma tradução terá sido 
levada a cabo por judeus, a língua de tradução era o grego e tudo isso deverá 
ter ocorrido no Egipto. Foi entre a numerosa e criativa comunidade de judeus 
estabelecida em Alexandria27 que começaram a circular em grego os livros 
que os judeus já consideravam como uma Bíblia28. 

Esta actividade hermenêutica deverá ter conhecido grande operosidade 
durante o século III a. C. Ε rapidamente a lenda que envolve esta grande 

inovação na história dos Hebreus se foi encarregando de exprimir todo o 
significado que tinha aquela transmissão da cultura bíblica para o ambiente 
grego. O carácter maravilhoso desta tradução como um novo facto cultural é 
expresso na lenda de uma tradução realizada por setenta sábios, os quais, 
trabalhando cada um por sua conta a traduzir a Bíblia em setenta dias, conse­
guiram realizar, cada um por si, um texto completo que se revelou ser, como 
por milagre, idêntico ao que todos os outros tinham produzido. Por isso, esta 
Bíblia em grego ficou a chamar-se a Tradução dos LXX. A sua fama e consi­
deração manteve-se ao longo dos séculos do cristianismo e, por essa razão, 
ficou igualmente conhecida com o seu designativo latino de Septuaginta 

(Setenta). Parece historicamente natural que os interessados e beneficiários 
deste novo texto bíblico fossem sobretudo os judeus de Alexandria e 
eventualmente os do Egipto em geral, que se mantinham afectivamente 
ligados à mundividência recebida como património bíblico29. Entretanto, 
um documento judaico, chamado Carta de Arísteas, investe com grande 
entusiasmo nas justificações não-judaicas, atribuindo mesmo à vontade das 
autoridades oficiais egípcias esta tradução da Bíblia para grego. Segundo a 
Carta de Arísteas, a iniciativa de pedir que os sábios judeus realizassem 

Ver F. Garcia Martínez: «Desde Alejandro Magno hasta la segunda revuelta 
judia», pp. 352-355. 

28 Estes englobavam já os três níveis literários definidos como a lei (Tora), os 
Profetas (Nebi'im) e os Escritos (Ketubim), estando o primeiro grupo definitivamente 
fixado, o segundo praticamente também e o terceiro ainda com muitos aspectos em 
aberto. No entanto, o estatuto do segundo e terceiro grupos está bastante mais 
indefinido e por isso os princípios de taxonomia com base nos quais se organizaram 
os livros destes grupos mostram, na tradução grega, uma liberdade bastante maior. 
Ver J. Trebolle: «El texto de la Bíblia», pp. 459-474. 

29 Ver .1. Trebolle: «El texto de la Bíblia», pp. 475-478. 

TRANSMISSÃO DA CULTURA BÍBLICA NO MUNDO CLÁSSICO 201 

aquela tradução pertenceu a Ptolemeu 11, Filadelfo. A preocupação deste rei 
helenista do Egipto teria sido a de tomar as devidas providências para que os 
importantes escritos dos Judeus não faltassem na valiosa biblioteca de 
Alexandria e não fossem desconhecidos das populações não-judaicas do seu 
reino30. Este empreendimento teria como intenção contribuir para a vida 
cultural de Alexandria. A Carta de Arísteas não se cansa de sublinhar este 
aspecto da questão, o qual se compreende, principalmente porque satisfaz os 
sentimentos da comunidade hebraica e porque lhes serve também, sob o 
ponto de vista da exaltação do seu património e da apologia dos seus 
interesses"''. Sejam estes sentimentos de gregos ou sejam de judeus, existe 
aqui uma clara sensibilidade pela relação intercultural. 

No entanto, esta perspectiva, que até poderia ser real e viável, 
encontrava-se numa posição claramente complementar relativamente à neces­
sidade e ao significado prático de que se revestia tal tradução para os judeus, 
tendo em conta o estado linguístico da comunidade judaica em Alexandria. 
Ao facultar a esta comunidade judaica, já afastada do uso do original 
hebraico, um acesso mais facilitado ao seu património religioso, a nova 
tradução constituía um caso notável de transmissão de antigos conteúdos, 
indo ao encontro do novo estado cultural e linguístico do judaísmo no Egipto. 
Mas ela era também um acto de transmissão do documento mais significativo 
da cultura bíblica, o qual, desta maneira podia entrar e circular de forma 
eficaz num mundo helenista, estranho ao espaço bíblico original. 

Contudo, este enorme acontecimento de interculturalidade não consistiu 
simplesmente na tradução daquele acervo cultural de uma língua para outra. 
Esta tradução contém os aspectos naturais de exegese, mas também elemen­
tos variados de maior originalidade. A actividade hermenêutica que se exerce 
com o acto de traduzir conseguia já alguma criatividade e originalidade, 
relativamente aos sentidos que o texto original apresentava. Mas o espaço 
cultural oferecido por esta tradução trouxe ainda livros novos, que a tradição 
hebraica não conhecia na Bíblia, e desenvolvimentos novos de alguns livros, 
que o original hebraico não continha. 

Uma nova Bíblia, mesmo que seja só sob o aspecto de tradução, pro-
jecta-se com aspectos que podem ser característicos quase de uma nova 
religião. O judaísmo literariamente helenizado começou a dar-se conta de que 
era por esse caminho que as coisas se começavam a encaminhar. Ε aqui 

podemos realmente identificar os inícios de um caminho que poderá ser 
aquele que vai conduzir ao cristianismo. Na verdade, foi o cristianismo que 

30 Ver J. Trebolle: «El texto de la Bíblia», pp. 475-476. 
j l Ver N. Fernandez Marcos: «Carta de Arísteas», pp. 25-27. 



202 JOSÉ AUGUSTO Μ. RAMOS 

se assumiu como herdeiro do espírito e de todo o património literário 
produzido por este judaísmo de cumplicidade helenista'' . 

Com efeito, esta edição grega da Bíblia representa, no fundo, uma 
encruzilhada de leitura, a partir da qual se projectam grandes doses de 
releituras sobre o próprio texto original. Sobre estas importantes questões a 
tese de doutoramento de Joaquim Carreira das Neves", defendida na Univer­
sidade de Salamanca, representou, entre nós, uma aproximação pioneira a um 
tema que é de grande ressonância não só para a transmissão da cultura bíblica 
ao mundo clássico, mas para a evolução da cultura comum, durante a época 
helenística e para o desenvolvimento do pensamento judaico e cristão. 

O facto de ser um novo texto provocou fenómenos de interferência, 
sugerindo perspectivas diferentes para as releituras do texto original. Neste 
domínio de influências e de deslocamentos da perspectiva hermenêutica, se 
inserem as leituras gregas do Antigo Testamento que são feitas nos textos do 
Novo Testamento e que constituem um dos processamentos hermenêuticos 
que fundamentam o pensamento cristão. Seja porque queriam citações já 
acomodadas para serem de imediato utilizadas nos seus novos textos em 
grego, seja porque o texto grego do Antigo Testamento se lhes tornava 
linguística ou culturalmente mais acessível, o facto é que os autores do Novo 
Testamento com muita naturalidade tendem a recolher daquela tradução 
grega os textos que pretendem citar do Antigo Testamento. A nova língua 
franca e o seu uso entusiasta definiram como que uma nova textualidade com 
o teor de um original, enriquecendo os termos do original hebraico com a 
possibilidade de novas semânticas. 

Para a história destas muitas hermenêuticas gregas que acabaram por 
reentrar para a legibilidade do texto bíblico, pela via da leitura e produzindo 
efeitos de releitura, há um exemplo que conheceu uma grande exposição 
literária e teológica. É o da evolução semântica do termo hebraico 'almah, 

em Is 7, 14. A perspectiva semântica do texto hebraico soa desta maneira 
numa tradução recentej4: Por isso, o Senhor, por sua conta e risco, / vos dará 

um sinal. Olhai: / a jovem está grávida e vai dar à luz um filho / e há-de pôr-

Ihe o nome de Emanuel. Mas, em Mt 1,23, o que é citado é igualmente este 
texto de Isaías. E, precisamente na mesma tradução portuguesa da Bíblia 

32 Ver J. Trebolle: A Bíblia judaica e a Bíblia cristã, pp. 380-382; 521-525. 
33 J. C. das Neves: A teologia da tradução grega dos Setenta no livro de 

Isaías, pp. 9-45; 265-280. Ver ainda J. Trebolle: A Bíblia judaica e a Bíblia cristã, 
pp. 354-355. 

34 É a Bíblia Sagrada, da Difusora Bíblica, 2" ed. Lisboa/Fátima, 2000, tendo o 
livro de Isaías sido da responsabilidade de Joaquim Carreira das Neves, como se 
depreende da lista e tarefas dos colaboradores, colocada no início. 

TRANSMISSÃO DA CULTURA BÍBLICA NO MUNDO CLÁSSICO 203 

anteriormente citada33, a parte citada recolhe o essencial da passagem e tem o 
seguinte teor; Eis que a virgem conceberá e dará à luz um filho; e hão-de 

chamá-lo Emanuel. Passando pela tradução grega, o termo parthenos 

introduziu a possibilidade real de um sentido novo que o termo hebraico do 
texto original de Isaías não continha, mas que, pela via da citação, reentrou 
no texto de Mt 1,23, prolongando-se numa leitura cristológica e mariológica 
de primeira representatividade no discurso teológico do cristianismo até aos 
dias de hoje. Neste percurso, poderá ter ocorrido uma clara inovação semân­
tica, porque o sentido de virgindade não é plausível na terminologia do 
primitivo origina! hebraico que hoje conhecemos, nem sequer como acepção 
alternativa. No entanto, podemos perguntar-nos onde e por quê terá ocorrido 
tal inovação semântica. Teria isso ocorrido ainda num texto hebraico, onde, 
em vez de 'almah (uma "jovem") estivesse betulah ("virgem"), por 
exemplo'' ? Ou terá sido precisamente no salto para o grego, com a escolha 
de um termo que em grego poderá sugerir "jovem mulher" mas também 
"virgem"? O facto é que, nos LXX e fora do presente passo de Is 7,14, o 
termo parthenos apenas traduz o termo hebraico 'almah em Gn 24,43, por 
arrastamento da tradução também por parthenos de um outro termo hebraico 
que designa igualmente "uma jovem" e não especificamente uma "virgem"37, 
que no livro do Génesis, ocorre nos cc. 24 e 34. Ε no grego concreto utili­

zado em Alexandria, que delimitação semântica concreta seria praticada a 
propósito do termo parthenos! 

Pela importância que vemos concentrar-se nos conteúdos específicos da 
tradução dos LXX , alguns teólogos chegaram a levantar a questão de se não 
se deveria considerar que o texto desta tradução era também inspirado, tal 
como se afirmava do original hebraico39. 

Este livro foi da responsabilidade científica de Arnaldo Pinto Cardoso, 
segundo a lista de colaboradores colocada no início. 

Mesmo sem ser por esta questão semântica intrigante, outros dados da 
tradução grega levam alguns estudiosos a levantar a hipótese de na sua base se 
encontrar um primitivo texto hebraico eventualmente diferente daquele que hoje 
conservamos. Ver J. Trebolle: «El texto de la Bíblia», pp. 489-490. Idem: A Bíblia 
judaica e a Bíblia cristã, pp. 379-80. 

Esta simplificação dos matizes semânticos relativos à mulher jovem parece 
ser uma característica do tradutor do Génesis dos LXX. Nos cc. 24 e 34 traduz várias 
vezes na 'arah (menina) por parthenos, tal como o fez com 'almah, no caso referido 
de Gn 24,43. 

Sobre a versão dos LXX como obra de interpretação e de exegese, ver 
J. Trebolle: A Bíblia judaica e a Bíblia cristã, pp. 380-381. 

Ver P. Grelot: Foi et théologie, manual com que nos anos 60 do século XX 
se procurava refrescar o ensino da teologia no ambiente francês. Nas pp. 136-141, 



204 JOSÉ AUGUSTO Μ. RAMOS 

Um factor histórico da própria comunidade judaica palestinense acabou 
por atribuir um significado ainda maior para esta tradução. Ε que ela 

estabeleceu a precedência do "corpus" grego do Antigo Testamento no 
estabelecimento de uma lista canónica para a Bíblia Hebraica. O rabinismo 
palestinense, por razões que podem ter a ver com o seu já então difícil 
convívio com o cristianismo e com outros dados específicos do seu estado 
cultural no fim do século í d.C, apenas no final do mesmo século estabeleceu 
o cânone rabinico oficial da sua Bíblia em hebraico. O "corpus" alexandrino 
da Bíblia em grego estava já mais ou menos convencionado, bastante tempo 
antes. Por seu lado, o rigor que inspirou o judaísmo palestinense levou-o a 
uma lista mais restritiva do Antigo Testamento. Ora a lista convencionada 
entre os leitores da tradução de Alexandria era mais entusiasta e mais 
alargada. 

A tradução dos LXX acabou por se ver rapidamente transformada num 
texto oficial para o cristianismo, pelo menos enquanto este falou sobretudo a 
língua grega. Ε o cristianismo habituou-se, assim, desde o princípio, a uma 
lista de livros do Antigo Testamento que era mais longa do que aquela que se 
tornou oficial no judaísmo rabinico. Esta situação ficou igual praticamente 
até ao século XVIII. Ε ainda hoje o cristianismo ortodoxo e o católico se 
reconhecem no cânone grego de Alexandria e não no cânone hebraico da 
Palestina. 

Por essa razão surge a questão dos deuterocanónicos, na linguagem dos 
católicos, se bem que o termo pareça algo desprimoroso para a realidade 
histórica, ou apócrifos, segundo a nomenclatura, mais recente e algo revi­
sionista, dos protestantes40. 

Até mesmo as antigas traduções cristãs para línguas semíticas partiram 
do grego e não do hebraico41. Ε desta maneira, o grego tomou-se verdadei-

levanta-se a questão da inspiração a propósito da tradução dos Setenta. Isto significa 
uma analogia com o que se poderia chamar a canonização de uma tradução, o que 
constitui uma questão pertinente mesmo do ponto de vista da tradutologia. Pode 
ver-se ainda J. C. M. das Neves: A teologia da tradução grega dos Setenta no livro de 
Isaías, pp. 278-280. 

40 A Reforma, de início, não tomou uma atitude radical. A Bíblia de Lutero 
tinha os livros tradicionais do cristianismo. Mas a partir do século XVIII, o 
protestantismo foi-se encaminhando para a exclusão dos livros deuterocanónicos. Só 
recentemente, ao abrigo da cooperação com as entidades católicas para a edição da 
Bíblia, se criaram modos de colaboração que incluem a publicação integral da lista 
grega, mas em moldes específicos negociados e de soluções variáveis. 

"' Haja em vista nomeadamente a tradução para o etíope (ge 'ez) e para o siríaco 
(Pechitta), Estas línguas eram ambas semíticas e bastante mais aparentadas com o 

TRANSMISSÃO DA CULTURA BÍBLICA NO MUNDO CLÁSSICO 205 

ramente uma língua bíblica . De tal modo que entre os próprios biblistas se 
costumava apresentar como uma bifurcação profissional importante a da 
opção pela parte hebraica ou pela parte grega da Bíblia, as quais coincidiam 
com o Antigo e o Novo Testamento, de uma maneira muito genérica mas de 
modo nenhum exclusiva. O grego e o hebraico definem dois sectores bem 
diferentes dos estudos bíblicos. O grego bíblico acaba por definir uma outra 
helenicidade, a oriental. 

Pelos dados que já começámos a ver, o helenismo não se encontra 
somente a jusante do cristianismo, como o seu mais conhecido espaço de 
difusão, mas encontra-se já muito profundamente a montante, como um privi­
legiado espaço de gestação e de origem, em que algumas ideias e perspec­
tivas marcantes do mesmo cristianismo foram ganhando forma e tomaram 
expressão. O cristianismo é em grande parte um fenómeno religioso sincré-
tico e pode sublinhar-se a "mediação quase absoluta da sinagoga helenística 
na preparação de elementos ideológicos para o cristianismo nascente" 3. 

5. O Novo Testamento em grego original 

A assunção da língua grega como língua veicular principal do 
cristianismo assentava evidentemente no facto simples de ela ser uma língua 
natural para muitas das suas comunidades e também de ter já conquistado um 
carácter ecuménico. Mas esse facto continua a ser suficientemente complexo 
e sério, de modo a pressupor justificações mais profundas que terão 
certamente a ver com a adequação desta língua, sob o ponto de vista socio­
linguístico, ao próprio conteúdo veiculado. A evidenciação deste pressuposto 
decorrerá da própria exposição que aqui empreendemos e prende-se com o 
seu objectivo essencial. 

original hebraico do que com a língua grega de tradução. E, apesar disso, estas 
traduções partiram do texto grego. O mesmo aconteceu com as traduções antigas para 
o latim. Só mais tarde, com S. Jerónimo, se verificou um movimento de regresso à 
"veritas hebraica". Cf. São Jerónimo: Carta a Pamáquio, sobre os problemas da 
tradução. Sobre as traduções antigas e a sua dependência da "veritas graeca" pode 
ver-se a síntese que é apresentada em .1. Trebolle: «El texto de la Bíblia», pp. 537-552; 
Idem: A Bíblia judaica e a Bíblia vristã, pp. 415-436. 

42 Cf. J. Trebolle: «El texto de la Bíblia», pp. 445-447. É assim que se exprime 
o carácter público, internacional e multilinguístico da literatura helenística no interior 
do próprio cristianismo. Ver D. Dormeyer: Das Neue Testament im Rahmen der 
antiken Literaturgeschichte, pp. 39-42. 

A. Pinero, no prólogo a Origenes dei cristianismo, p. 11, referindo uma 
espécie de sumário do texto de J. Montserrat Torrents: «El marco religioso dei 
cristianismo primitivo.», apresentado no mesmo volume. 



:m JOSÉ AUGUSTO Μ. RAMOS 

No dealbar do século I da possa era, o grego tinha-se tornado, havia já 
algum tempo, a língua franca de comunicação entre as sociedades posicio­
nadas em torno da bacia mediterrânica oriental. No entanto, antes de a 
segunda geração cristã o começar a fazer, já o judaísmo tinha tomado a 
decisão de escrever em grego muita da sua literatura. Nesta nova língua se 
exprimiam igualmente as reflexões sobre novas tendências do espírito e da 
cultura. O abandono da antiga língua de comunicação era mais uma maneira 
de exprimir a real novidade dos conteúdos. Mas era sobretudo a necessidade 
de atingir com eficácia um novo género de destinatários que já não 
compartilhavam o espaço cultural oferecido pela antiga língua. A assunção 
desta língua significa também que o ambiente em que isto se processava 
estava situado principalmente fora de Israel. 

Na literatura das origens cristãs, cedo se abriu a porta e se tomou a 
opção de fixar todo o pensamento da jovem tendência religiosa na língua 
grega. As razões que levaram a isso transcenderam certamente o estado 
cultural e linguístico da Palestina contemporânea do Jesus histórico e 
ultrapassaram igualmente os traços marcantes do seu pensamento. Este 
mesmo não parece ter tido um contacto muito significativo nem com o hele­
nismo nem com a sua língua emblemática de comunicação. A imagem do 
cristianismo com pontos marcantes de mundividência helenista que se 
afirmou para a História pode não ser sequer aquela que mais corresponde aos 
conteúdos culturais que definem a recepção do judeo-cristianismo, no espaço 
e no círculo mais imediatamente ligado ao Jesus histórico . 

Na verdade, o facto de a literatura do Novo Testamento se encontrar 
toda em grego original encontra-se historicamente dependente também de 
outro facto, o de se ter afirmado como preponderante a linha do heleno-
-cristianismo. Sabe-se que o sector do judeo-cristianismo, mais característico 
das comunidades palestinenses e orientais, manteve alguma literatura em 
línguas semíticas e contava mesmo com evangelhos próprios, mas estes 
nunca chegaram a entrar no Cânon que se oficializou no cristianismo . Este 
facto literário vem confirmar que a feição de cristianismo que prevaleceu foi 
o de base cultural e conteúdo helenista. 

Se bem que algumas colectâneas primitivas de ditos de ou sobre Jesus 
possam ter circulado em originais semíticos, mais plausivelmente em ara­
maico, rapidamente se deu a passagem da fase destes lógia, contendo sumá-

44 Sobre estas questões que não tomamos aqui como matéria de exposição, pode 
ver-se H. K.UNG: Le christianisme, pp. 111-175. 

45 Cf. H. Kiing: Le christianisme, p. 161. Ver ainda H. Kõster: Introducciôn ai 
Nuevo testamento, pp. 718-727. 

TRANSMISSÃO DA CULTURA BÍBLICA NO MUNDO CLÁSSICO 207 

rios de ditos essenciais de Jesus, para os vários tipos de narrativas e outros 
discursos neotestamentários em grego, que nos ficaram como única expressão 
escrita do cristianismo primitivo, assumida como oficial. Estas referências às 
colecções de lógia em língua semítica, provavelmente o aramaico que Jesus 
poderia ter falado, é um postulado que parece tornar-se evidente com as 
análises da história literária do Novo Testamento e das tradições antigas 
sobre a mesma. Podemos, com efeito, aperceber-nos da presença das 
estruturas sintácticas e das ressonâncias semânticas do semitismo por detrás 
dos textos em língua grega, apresentados no Novo Testamento. Pode até 
tentar-se com algum sabor e utilidade uma espécie de retroversão dos seus 
textos para as línguas da base semítica ou ensaiar uma tradução moderna que 
valorize e exiba a sensibilidade ao substracto e aos idiotismos semitas que 
estão por debaixo do actual texto grego46. Esse é um exercício de transpa­
rências estruturais e estas podem ser facilmente evidenciadas aproximando as 
duas escritas. Mas isso não anula o facto incontornável de que os únicos 
textos originais oficiais que possuímos sobre o cristianismo são curiosamente 
apenas em grego. 

As razões para a opção pelo grego não nos são dadas explicitamente. 
Ε era interessante poder sentir o porquê de tão revolucionárias opções práti­
cas. Se foi mesmo porque as comunidades a quem aqueles textos se destina­
vam eram falantes de grego, então o espaço deste cristianismo que se exprime 
nos textos neotestamentários situava-se já definitivamente fora do âmbito 
matricial semítico. Nem sequer um texto que a tradição ficou a designar 
como a Carta aos Hebreus nos aparece em língua semítica. O peso das cida­
des helenísticas, onde o grego poderia ser a língua principal, não era tão sig­
nificativo no interior da Palestina. A consciência que aqui se nos depara evi­
dente é certamente a de que, para estas comunidades, o espírito daquela nova 

No sentido oposto àquele em que têm evoluído as traduções da Bíblia, se se 
apegarem à literalidade, aparecem traduções tendentes a sublinhar os idiotismos 
linguísticos e culturais da língua original. Este modelo está bem representado com a 
"tradução" do Antigo Testamento para alemão, a qual, pela sua originalidade, foi 
designada "Verdeutschung" e não "Ubersetzung" e que foi feita por Martin Buber e 
Franz Rosenzweig. Para o Novo Testamento, o exercício de tradução de modelo 
semelhante praticado por André Chouraqui, recupera não somente os idiotismos 
semíticos para além do texto grego como parece pretender recuperar até algo do 
carácter hebraico das matérias contidas no texto. Sobre a relação entre o Novo 
Testamento e as línguas semíticas eventualmente subjacentes, ver H. KOSTER: 
Introducciôn ai Nuevo Testamento, pp. 157-161. As múltiplas traduções do Novo 
Testamento do grego para o hebraico já conhecidas ajudam igualmente a recolocar os 
semitismos eventuais do texto grego num contexto semítico mais próximo do ponto 
de partida desta linguagem. 



•m JOSÉ AUGUSTO Μ. RAMOS 

era se dizia em grego. AH se encontrava o espaço da nova consciência antro­
pológica e social, com a qual os ideais cristãos se asso-ciaram e assumiram 
como sua. Esta sintonia de uma consciência cultural de época explica o 
recurso aos dados da cultura dos outros para explicitar os conteúdos próprios 
da mensagem nova que se vai propondo. O discurso de tolerância e largueza 
de vistas, que caracteriza as palavras de Paulo no areópago de Atenas47, 
poderia entender-se como uma estratégia diplomática de captatio benevolen-

ttae junto do selecto auditório, mas ele traduz certamente um estado de 
espírito em que a citação de poetas gregos48 representa uma autoridade cultu­
ral reconhecida por ambas as partes. 

Esta literatura cristã contém, desta maneira, um pensar quase estereofó­
nico que assenta, por um lado, numa textualidade em grego e, por outro lado, 
numas coordenadas semânticas e mesmo sintácticas em semítico. Na escolha 
do referente semítico, que pode estar por debaixo das textuali-dades gregas, 
tanto se faz referência ao hebraico, matriz bíblica mais antiga e fundamental, 
como também ao aramaico, língua bíblica mais recente e sobretudo repre­
sentativa do quotidiano, naquela época. As estruturas sintácticas em causa 
são quase indistintas a este nível. Nas coordenadas da construção sintáctica, 
por outro lado, tanto podem pressupor-se os esquemas do hebraico como os 
do aramaico, dado que os dois horizontes são bastante convergentes entre si. 

No concreto das frases e das expressões, quando aparece uma referência 
ao hebraico, poderia, com frequência, tratar-se apenas do aramaico. Por 
exemplo, frases como: 'eli, 'eli, lema çabaqtani49 ou talita qumi50 e expres­
sões como Raka' ' (doido) ou mesmo a famosa 'Abba' (meu pai)32, que 
aparecem referidas na literatura do Novo Testamento, são directamente ara-
maicas. As formas morfológicas reconhecíveis dizem-no expressamente. 

A referência ao hebraisti , para indicar uma das versões linguísticas da 
inscrição colocada sobre a cruz de Jesus e que servia para, em primeiro lugar, 
publicitar a identidade do condenado e, ao mesmo tempo, indicar a causa da 
sentença de morte, poderia representar tanto o hebraico como o aramaico, por 
que a citação feita no texto encontra-se em grego. Aliás, as versões 

""Act 17,22-31. 
48 Alguns comentadores costumam atribuir os excertos recolhidos no discurso 

de Paulo aos poetas Epiménides, Aratos ou Cleanto. 
¥' Mt 27,46. 
50 Mc 5,41. 
51 Mt5,22. 
52 Rm 8,15. 
53 Jo 19,20. 

TRANSMISSÃO DA CULTURA BÍBLICA NO MUNDO CLÁSSICO 209 

neotestamentárias da titulatura referida na narrativa apontariam para o 
hebraico. Mas as frases de Jesus citadas, na cruz, parecem ser em aramaico. 
Isto é natural, pois se pensa que essa poderia ter sido a sua língua falada mais 
provável55. 

6. O grego, língua franca da cultura que converge para o cristianismo 

Segundo uma perspectiva de síntese, poderíamos ser levados a concluir, 
com Ch. Saulnier, que "paradoxalement, le domaine religieux montre à que! 
point les influences grecques sont restées superficielles sur les Juifs et aussi 
sur 1'Église, antérieurement au Mème siècie"56. Pelo contrário, a helenização 
poderia considerar-se como tendo passado mais nos aspectos fúteis e nos 
profanos, como o urbanismo e os ginásios. Contra estes comportamentos de 
acolhimento dos valores helénicos se revoltaram as camadas mais piedosas 
(os hassidim), no reinado do selêucida Antíoco IV. Esta perspectiva de 
contacto mais superficial pode ter sido válida para o judaísmo palestinense, 
na época mais antiga referenciada. 

Contudo, existiu igualmente, desde bastante cedo, uma verdadeira 
cultura bíblica já nascida em contexto e segundo o modelo helenista. Fílon de 
Alexandria é um caso de criatividade muito destacado no judaísmo contem­
porâneo de Jesus. A sua maneira de meditar sobre as matérias bíblicas 
constitui uma abordagem mística. Já não é uma lei como normatividade 
estrita para uma sociedade judaica. Ε a assunção de uma atitude de cultura 
espiritual, passe a dose possível de pleonasmo. O discurso de ultrapassagem 
da lei personificado por Paulo é algo convergente com o de Fílon. Por isso, 
foi tão natural ser o cristianismo a conservar também o legado doutrinal e 
literário do grande pensador de Alexandria. A filosofia grega é por ele aco­
lhida de modo ecléctico e a concepção de Deus é um factor de racionalidade. 

54 Mt 27,37; Mc 15,26; Lc 23,38. 
55 O grego do Novo Testamento comporta duas expressões alternativas para 

designar o "hebraico". Uma é de Lucas em Act 21,40; 22,2; e 26,14. Aqui, a 
expressão é hebraídi diálekto e pode referir-se ao aramaico, porque em todos os casos 
se trata de discurso aloquial, que parece ter maior viabilidade em aramaico. A outra é 
exclusiva da literatura joânica: Jo 5,2; 19,13.17.20; 20,16; Ap 9,1 !; 16,16. Aqui, a 
expressão é diferente: hebraisti. Destes, os três primeiros referem-se a nomes de 
forma aramaica; os dois do Apocalipse referem-se a nomes cuja forma se pode aceitar 
como hebraica. Finalmente, no caso de Jo 20,16, a expressão rabbuni, poderia enten­
der-se como hebraico ou como aramaico. O conceito apresentava-se, portanto, de 
forma lábil. 

56 Christiane Saulnier: "Hellénisme", p. 572. 



210 JOSÉ AUGUSTO Μ. RAMOS 

Nestes traços, Fílon pode bem prefigurar a exegese alegórica de um pensador 
cristão, Orígenes, seu ilustre conterrâneo alexandrino, no séc. III. 

Os helenistas são, no Novo Testamento57, um grupo de judeus, que dá a 
impressão de ser bastante numeroso, fala grego e frequenta mais as sinagogas 
do que o templo de Jerusalém. Este grupo constitui um dos principais na 
recepção da mensagem do Jesus histórico. Foi este grupo que deu origem ao 

stianismo que acabou por se afirmar. "Le christianisme primitif 
r majoritairement un mouvement citadin de la société hellénis-

modeio de cr 
tend à deven 
tique et romã 

Um texto importante para a identificação do cristianismo helenista no 
interior do próprio Novo Testamento podem ser os capítulos 6 e 7 do livro 
dos Actos dos Apóstolos. Estêvão é a personagem que ali pontifica e aparece 
como o nome mais distintivo destes helenistas. Pelos hebreus, ele é acusado 
de menosprezar a Lei de Moisés e o Templo. No entanto, o discurso de 
Estêvão, no cap. 7, mostra-se bem menos depreciador da tradição mosaica do 
que aquilo que a acusação dos adversários parecia formular. Era a diferença 
de espírito que os levava a pressentir uma oposição tão acentuada. Um traço 
curioso, neste quadro, é o pormenor referido de que Paulo ainda se encon­
trava do lado dos adversários desta perspectiva de cristãos helenistas59 ou de 
cristãos e helenistas ao mesmo tempo. 

A este grupo helenista pode ter-se ficado a dever o início da difusão do 
cristianismo em ambiente extra-palestinense, aproveitando provavelmente a 
franja judaicamente assimilada, que era a dos chamados tementes a Deus, se 
bem que esta vaga expressão possa indicar um espaço de contacto e sincre­
tismo que temos alguma dificuldade em avaliar de forma concreta. Logo no 
capítulo 8 dos Actos dos Apóstolos, Filipe, que é do mesmo grupo dos 
helenistas, aparece por duas vezes em actividade de missionação junto de 
estrangeiros: primeiro, foram os samaritanos e, depois, foi um etíope60. 
Pedro, a mais destacada figura da liderança primitiva, só aparece nesses 
contactos em momento posterior61 e denotando ainda claras hesitações62. 

Outro dos ambientes de recepção à mensagem de Jesus costuma desig-
nar-se de teor sapiência!, que é sensível a questões partilhadas igualmente 
pela cultura helenista. É nestes meios que se entroncam as tradições do 

M Act 6,9. 
58 Cf. F. Vouga: Les premiers pas du christianisme, pp. 44-49; e 57-59, onde se 

encontra o texto citado. 
59 Act 7.58-8,1. 
60 Act 8, 4-13 e 26-40. 
61 Act 8,14-25. 
62 Act 10,1-48. 

TRANSMISSÃO DA CULTURA BÍBLICA NO MUNDO CLÁSSICO 21 ! 

cristianismo gnóstico, que levam nomeadamente ao filão ideológico-literário 
representado pelo prólogo do Evangelho de João e pelo Evangelho de 

Tome'1'. Como, a propósito, sumariza F. Vouga, "bref, avant 50 ap. Jésus-
Crhrist, le christia-nisme semble s'être étendu à FÉgypte et y avoir pris des 
formes apparentées à la sagesse juive hellénistique, à la théologie alexandrine 
de Philon et aux cercles gnostiques ou judéo-gnostiques" . 

A antropologia que se cultiva neste judaísmo e cristianismo de modelo 
helenista é nova e ecuménica. Já não é a egípcia nem a hebraica, conhecidas 
tradicionalmente. Ambas tinham evoluído sensivelmente no âmbito helenista. 
O cristianismo não investiu sequer na definição de uma antropologia própria, 
mas aSsume a seu modo a antropologia fundamental que a civilização hele­
nista cada vez mais amplamente partilhava. Estes dados tornam a questão da 
cristianização uma tarefa mais fácil de acontecer e mais difícil de analisar. 

Estes lados simbólicos ecuménicos da antropologia do homem das 
cidades helenizadas foi o que ofereceu as linhas dinâmicas mais significativas 
para a difusão do cristianismo. É o homem dos ambientes urbanos65, cultural­
mente ecumenizado, aquele que mais naturalmente adere ao cristianismo. 
F. Vouga diz isto lapidarmente na primeira das teses com que recapitula, no 
final do seu livro66, o essencial das posições expostas: "La thèse paulinienne 
selon laquelle il n'y a en Christ ni juif ni grec, ni esciave ni homme libre, ni 
homme ni femme (Gal 3,28) et selon laquelle tous forment un seul corps 
(i Co 12,13) sert de fondement à la fonction intégrative des communautés 
chrétiennes considérées comme espace social de liberte." Só para se sentir 
como este aspecto se torna cada vez mais consensual aos olhos dos historia­
dores das origens e da difusão primitiva do cristianismo, permita-se-nos 
recolher, a este propósito, as fórmulas de J. Montserrat67: "El cristianismo se 
abrió paso en el mundo grecorromano por obra de su concepción ética de las 
relaciones humanas. Fué el amor fraterno, y no la figura dei salvador 
crucificado, lo que le atrajo la simpatia y la entrega de las gentes. Ahora bien: 
hemos reconocido en el humanitarismo Cristiano un elemento de neta 

Cf. F. Vouga: Les premiers pas du christianisme, pp. 69-71. 
64 F. Vouga: Les premiers pas du christianisme, p. 87. Sobre as recepções 

do cristianismo no Egipto, ver H. Kõster: Introducción ai Nuevo Testamento. 
pp. 741-765. 

65 Ver W. A. Meeks: Os primeiros cristãos urbanos, pp. 21-85. Cf. recensão 
crítica por José A. Ramos em Bíblica (Série Científica), 1 (1993), p. 113. Ver ainda H. 
Kiing: Le christianisme, p. 178. 

F. Vouga: Les premiers pas du christianisme, p. 245. 
67 J. Montserrat Torrents: «El marco religioso dei cristianismo primitivo», 

pp. 79-80. 



212 JOSÉ AUGUSTO Μ. RAMOS 

procedência judia. Así, pues, la/ufusión dei cristianismo se debió a la acción 
de una característica religiosa dei judaísmo bíblico, el amor ai hombre por 
amor de Dios". Por conseguinte, o sucesso de adesão que o cristianismo teve 
parece dever-se mais ao particular dinamismo do seu espírito de nova 
sociedade do que a posições doutrinais que só posteriormente e mais lenta­
mente passaram a assumir a representação essencial da sua identidade. 

A difusão destes vários modelos de cristianismo fez-se por caminhos 
diferenciados e vários deles tiveram a ver com os conteúdos do mundo greco-
-romano, quer se tratasse do cristianismo paulino-helenista68, do cristianismo 
sapiencial gnóstico-apocalíptico69, ou do cristianismo sapiencial joânico70. 
A história desta difusão foi rápida, mas permanece para nós complexa e 
nebulosa, sem que se saiba o pormenor aproximado dos agentes que nele 
intervieram. As narrativas antigas sobre a missão itinerante constituem como 
os mitos fundadores da progressão do cristianismo para ocidente e em meio 
helenista. Estas personagens itinerantes são as figuras míticas fundadoras do 
cristianismo71. Mas a realidade mais eficaz da difusão do cristianismo no 
mundo greco-romano parece di!uir-se muito mais nos interstícios do convívio 
cultural e parece não assentar de forma estrita na transmissão de um conteúdo 
doutrinal. 

7. O mundo clássico como espaço de projecção 

Para o horizonte do judaísmo e do cristianismo primitivo, Roma 
representa uma realidade que pode, em momentos diversos, assumir 
tonalidades contraditórias tanto de atraente como de repelente. Desde que 
entrou no horizonte do mundo judaico, a partir de meados do século 11 a. C.72, 
o mundo romano pôde representar o melhor e o pior para o judaísmo e para o 

68 Ver F. Vouga: Les premiers pas du christianisme, p. 120. 
Ver F. Vouga: Les premiers pas du christianisme, p. 132. 
Ver F. Vouga: Les premiers pas du christianisme, p. 136. Para perspectivar a 

projecção pós-apostólica das várias linhas de cristianismo, ver ainda as pp. 182-204. 
Ver F. Vouga: Les premiers pas du christianisme, p. 85. 

72 Ver a referência às primeiras cumplicidades diplomáticas entre Judeus e 
Romanos, tendo por pano de fundo os conflitos com as monarquias gregas orientais, 
no capítulo 8 do Primeiro livro dos Macabeus. No seu grande trabalho intitulado 
Jerusalém contre Rome, Mireille Hadas-Lebel descreve bem as cambiantes matizadas 
por que passa o sentimento do antigo judaísmo relativamente a Roma. Ele vai da fase 
do encandeamento civilizacional até à fase da repulsa política e cultural, representada 
pela apocalíptica. A síntese do percurso desta mentalidade descrito pela Autora pode 
encontrar-se na recensão que apresentámos do livro em Cadmo 4/5, 1994-1995, 
Lisboa, pp. 189-193. 

TRANSMISSÃO DA CULTURA BÍBLICA NO MUNDO CLÁSSICO 213 

cristianismo; pôde representar o futuro de toda a esperança, mas também 
personificar o presente de toda a opressão. O mundo romano é a expressão 
mais real da oikoumene e, sendo assim, este conceito apresenta uma valência 
sobretudo de antropologia política, que apenas secundariamente é também 
cultural. O movimento cultural que no Oriente se vai desenvolvendo em 
direcção ao Ocidente procura o grego pelo espaço cultural ínsito naquela 
língua, mas não procura propriamente o latim. Procura, no entanto, também o 
espaço sócio-político representado pela romanidade. Para além do mais, o 
espaço do império Romano era o herdeiro natural dos projectos e promessas 
do mundo helenista7j 

Esta avidez com que vemos o mundo oriental a procurar o amplo 
mundo greco-romano pode ter muito a ver com o processo cultural que pode­
mos exprimir como o fim do mundo oriental. Este é um modelo de análise 
que tem algumas possibilidades de descrever o processo de resolução das 
questões do mundo pré-clássico e que aqui mais se intui e se esboça do que 
se expõe. 

Este modelo de análise, para o qual se pode recorrer eventualmente à 
analogia com os temas relativos ao fim do mundo clássico, está pouco desen­
volvido para o mundo oriental, mas ele é muito interessante e pode ser muito 
produtivo. A transformação da sua última civilização em religião pode ser um 
indício deste processo de resolução. O facto é que os projectos políticos 
sediados no mundo oriental se tinham esgotado. Foi com algum concurso de 
circunstâncias externas, é verdade, mas também com muito significado e 
razões de ser que vinham do seu interior. A Mesopotâmia já desistira de 
existir politicamente, muito antes de Alexandre, desde o início do império 
Aqueménida. O Egipto, por seu lado, alimentava fogachos de autonomia 
nacional, por detrás de uma cumplicidade de difícil definição com as 
instituições greco-ptolemaicas. Mas estes fogachos de aparente afirmativi-
dade nacional, que ainda resistem, mais se devem ao excesso de imagem que 
o mundo cultural egípcio naturalmente carregava. Israel, que tinha desde 
havia alguns séculos uma capacidade política bastante enfraquecida, foi 
transformando cada vez mais a sua efémera e periclitante capacidade política 
numa religião e por esta via se afirmou e projectou. 

Para o judaísmo, o Oriente mesopotâmico ainda continuava a oferecer 
algumas expectativas, uma vez que numerosas comunidades judaicas ali se 
mantinham bem activas. Para o cristianismo, o mundo que se apresentava 
com alguma promessa de vida e de ideais era o espaço humano do mundo 
greco-romano. É verdade que também para o judaísmo o mundo romano 

' Ver H. Kõster: Introducción ai Muevo Testamento, pp. 347-490. 



2 Li JOSÉ AUGUSTO Μ. RAMOS 

representou novas possibil idades* atractivos. Roma era um ideal de sucesso 

político, que facilmente se podia transformar num ideal também representa­

tivo do ponto de vista antropológico mais amplo. Esta imagem de Roma fora 

crescendo desde a época dos primeiros contactos, no tempo dos Macabeus, 

no século II antes de Cristo, numa altura em que o sucesso de Roma no 

Mediterrâneo começava a não deixar dúvidas a ninguém. No entanto, Roma 

era, para os judeus, mais política do que cultura. E, de qualquer modo, a 

relação com Roma manteve, num ritmo claramente crescente em ambas as 

direcções, uma dupla relação que contrastava entre o amor e o ódio. 

Para ilustrar este percurso em direcção ao mundo greco-romano, 

podemos servir-nos da evolução da personalidade famosa e marcante que é 

Paulo de Tarso. Este passou, primeiro, do judaísmo farisaico para o judeo-

-cristianismo e transitou, posteriormente, para o heleno-cristianismo. Ambas 

as transições são bastante sublinhadas na literatura do Novo Testamento74. 

A passagem de Paulo do âmbito do judaísmo para o âmbito dos 

"gregos" está expressa num texto de declaração de princípios, que é o seu 

manifesto teológico, a carta das razões da sua conversão. É isso que Paulo faz 

na Carta aos Gálatas7', onde a fronteira que ele decide transpor, ao passar do 

mundo dos "judeus" para o mundo dos "gregos", parece ser a única fronteira 

do mundo e é sinónima de outras fronteiras tão naturais e evidentes como as 

que separam o ser homem do ser mulher e o ser escravo do ser livre76. 

A representatividade universal atribuída a esta sobreposição de frontei­

ras de significado análogo, se não antropologicamente unívoco, faz com que 

a conversão aqui referida represente uma autêntica viragem civilizacional e 

não apenas pessoal. Ε esta é sobretudo a segunda conversão de Paulo, aquela 

em que ele transita do judeo-cristianismo para o heleno cristianismo. 

Mais de uma década depois, a mesma transposição de fronteira apa­

rece numa narrativa da conversão de Paulo no livro dos Actos dos Após-

74 Act 9; e 13,47-48. 
Os Gálatas são aqui uma designação genérica de numerosas comunidades 

cristãs situadas na Anatólia, zona de helenismo integrada com mais naturalidade no 
mundo do Império Romano. Além disso, foi a zona percorrida por Paulo na sua 
primeira viagem missionária por fora do mundo dos "judeus". Esta carta justifica, 
portanto, o ser considerada como o manifesto para o novo horizonte de um 
cristianismo helenista. 

A fórmula nuclear deste manifesto de Paulo, que se encontra em montra 
perpétua de citação em textos de referência cristã, é Gl 3,28: Não há judeu nem grego; 
não há escravo nem livre; não há homem e mulher, porque todos sois um só em 
Cristo Jesus (Tradução de Anacleto Oliveira, na Bíblia Sagrada, da Difusora Bíblica, 
Lisboa/Fátima, 2000. 

TRANSMISSÃO DA CULTURA BÍBLICA NO MUNDO CLÁSSICO 2'n 

tolos7''. Este é sobretudo o relato da primeira conversão de Paulo, a que marca 

a transição do judaísmo farisaico para o judeo-cristianismo. O texto está 

colocado no centro de uma sequência que começa com a apresentação e o 

discurso de declaração de princípios (um theologikós lagos) do grupo dos 

helenislas. Logo a seguir, é apresentado Pedro a superar as últimas hesitações 

e finalmente a acolher os não-judeus no interior do cristianismo, culminando 

tudo com a fundação da Igreja de Antioquia78. 

O facto de Paulo ter assumido com tamanho entusiasmo a sua ida a 

Roma e o significado simbólico que atribuía a este facto pode dever-se em 

parte à circunstância de ele próprio ter nascido com a qualidade de cidadão 

romano. Mas este entusiasmo com que se projecta em direcção a Roma é 

coincidente com a dinâmica que se sente no interior do próprio pensamento 

cristão, mais do que no judaico propriamente dito. A decisão de Paulo em 

passar para o campo dos gentios, designados universalmente como "gregos", 

poderá ter sido circunstancialmente estimulada por alguns desentendimentos 

no interior do judeo-cristianismo, mas obedece a uma linha de coerência em 

virtude da qual se sente esta opção como a mais natural. Os desenten­

dimentos exprimiam precisamente essa tendência. O facto de um outro 

grande tratado de pensamento paulino, além da referida Carta aos Gálatas, 

ser precisamente a Carta aos Romanos é uma coincidência altamente signi­

ficativa. 

Não tendo sido o iniciador da helenização da cultura bíblica, Paulo foi 

certamente a personagem mais saliente, enquanto catalisador da passagem 

dos conteúdos cristãos para o âmbito do helenismo. Neste sentido, pode ser 

considerado como o primeiro teólogo cristão. 

No conjunto da sua obra, ressalta a transformação da religião bíblica de 

modo a tornar-se uma re 

Lei na justificação const 

possível uma ocidental 

provenientes do helen 

igião mundial. A ultrapassagem do papel atribuído à 

:itui o núcleo da teologia paulina e este passo tornou 

ização mais radical do cristianismo. Os desafios 

ismo e os dinamismos próprios do paulinismo 

representam movimentos de grande convergência. A decisão de ultrapassar a 

Lei representava uma grande ruptura com o judaísmo e é este passo que 

define o cristianismo como uma religião já virtualmente diferente do 

judaísmo, apesar de não ter ainda cortado os vínculos que a ligavam à 

sinagoga. 

77 Act 9. Este capítulo está cheio de clivagens ideológicas e emocionais que 
traduzem uma complexidade de sabor quase dialéctico. Ali se denota a presença 
incisiva desta categoria de fronteira. 

78 Act 6 - 1 1 . 



216 JOSÉ AUGUSTO Μ. RAMOS 

Esta mudança de perspectiva implicava um novo entendimento da 
Bíblia. Por exemplo, aos títulos mais bíblicos como "filho do homem" ou 
"filho de David", preferiram o de "filho de Deus", que soava helenística-
mente como mais familiar, implicava igualmente um novo entendimento de 
Deus, valorizando os lados teológico-místicos e desvalorizando o papel 
mediador da Lei mosaica. Ε implicava, finalmente, um novo entendimento da 

ideia de povo de Deus, assente numa relação de pertença que depende da ati­
tude pessoal de adesão e não das raízes étnicas ou nacionais, como mantinha 
o judaísmo, de maneira eventualmente digna mas demasiadamente fácil. As 
características estruturais do paradigma deste cristianismo são fundamental­
mente: a) uma comunidade cada vez mais constituída por pagãos; b) a língua 
grega, em vez do aramaico; c) inculturação na cultura urbana helenístico-
-romana, em vez das regiões camponesas da Palestina; d) um centro de 
liderança a concentrar-se progressivamente em Roma, em vez de Jerusalém; 
e) institucionalização progressivamente assente na função episcopal79. Este 
paradigma heleno-cristão é, além do mais, profundamente caracterizado pelo 
seu ecumenismo cultural. 

Estas mudanças radicais e promissoras, em matéria de consequências, 
correspondem àquilo que H. Kiing designa como uma mudança de 
paradigma . Este que agora se inicia é, segundo o mesmo autor, o segundo 
paradigma que se pode definir na história do cristianismo. No entanto, 
enquanto a sequência dos seis paradigmas se estende por largos períodos ao 
longo dos milénios de história, os dois primeiros paradigmas assinalados, o 
do judeo-cristianismo e o do helenismo, são temporariamente coincidentes. 
Eles representam praticamente os dois pólos alternativos que o próprio 
judaísmo já trazia no seu horizonte, nomeadamente o pólo da sua versão 
palestinense e o da sua versão helenista81. 

Ainda a propósito da expressão "gregos" como designativo unívoco de 
"todo o outro", podemos dizer que esta ideia de "Grécia" se transformou num 
espaço de expansão natural para esta antropologia que abraçou entusias­
ticamente a univocidade de todo o outro. O certo é que uma boa parte da 
epistolografia de Paulo se dirige, com efeito, a comunidades que se poderiam 
rotular como gregas, ainda que somente três delas 2 se situem em território 
europeu da Hélade. 

Esta transposição pode significar também um reencontro de imagens de 
mundo, saltando por cima de uma mais recente fronteira ideológica que tinha 

' H. KOng: Le christianisme, p. 199. 
H. Kíing: Le christianisme, pp. 176-183. 
Cf. Η Kíing: Le christianisme, em ante-texto, correspondente às pp. 8-9. 

* Nomeadamente as cartas aos Coríntios, aos Filipenses e aos Tessalonicenses. 

TRANSMISSÃO DA CULTURA BÍBLICA NO MUNDO CLÁSSICO 217 

produzido diversos indícios de alteridade. Na verdade, é possível detectar 
traços de orientalidade no mundo clássico, nomeadamente formas de 
consciência sobre a globalidade planetária e histórica que se colam às 
imagens apetecidas da visão política. A imagem de mundo pode ser oriental 
ou coincidente com ela, o que para a psicologia do encontro cultural dá o 
mesmo resultado. Ε pelo menos evidente que algumas expressões de mes­
sianismo político implicam analogias culturais ligadas ao Oriente. O exemplo 
de Alexandre Magno dispensa mais ilustrações. 

Este movimento em direcção ao espaço restante de mundo represen­
tado por aquele outro humano, que era o "grego", foi assumido como um 
itinerário irrecusável pelo sector do judeo-cristianismo que passou a chamar-
-se simplesmente cristianismo. Mas também no judaísmo se podem aperceber 
tendências convergentes com este mesmo movimento, se bem que de forma 
mais individual. Flávio Josefo pode ser um exemplo de fácil amostragem. 
A sua opção pode ter sido uma estratégia de sobrevivência, mas acaba por se 
afirmar igualmente como uma hermenêutica cultural convergente com as 
restantes intuições de futuro, que se podem verificar ao longo da sua época, 
tanto individual como colectivamente. Por essa razão, mais uma vez, foi o 
cristianismo o espaço em que se conservou toda esta literatura de inovação, 
que avançava em direcção ao mundo cultural que se exprimia em grego. 
Foram, os livros de Fílon de Alexandria, foi a literatura intertestamentária não 
integrada na Bíblia e foi agora a obra de Flávio Josefo como tinha sido já a 
própria tradução grega da Bíblia dos Setenta. 

Nessa direcção investiu intensamente o judaísmo da era helenista e foi 
nesse âmbito e dentro dessa mesma dinâmica que se deram as origens do 
cristianismo. Ε foi possivelmente por causa das convulsões derivadas da sua 
separação relativamente ao cristianismo que o próprio judaísmo rabínico se 
foi progressivamente afastando desta imensa mole de criatividade que 
ocorrera no seu seio. Desta maneira, coube naturalmente ao cristianismo a 
conservação de toda esta literatura. Ε o facto de ter sido o cristianismo a 

conservá-la é sinal de que com ela se encontrava fundamentalmente iden­
tificado. 

O mundo greco-romano, desejado por aspectos importantes da civiliza­
ção e da cultura que se projectavam na imagem fundamental de humanidade, 
era também recusado tanto por outros aspectos da cultura como sobretudo 
pelas consequências políticas. Implicou intensos sinais de perplexidade a 
relação do mundo judaico com o mundo grego e romano sucessivamente. 
Esta perplexidade mostrou as contradições existentes no interior da própria 
comunidade judaica e ofereceu o contexto político e cultural para o género de 
literatura chamada apocalíptica. Esta literatura, que representava sobretudo as 



2 i 8 JOSÉ AUGUSTO Μ. RAMOS 

atitudes negativas face ao mundo greco-romano, caracteriza sobretudo a 

perspectiva que mais prevaleceu no judaísmo, se bem que o livro mais 
famoso deste género, o Apocalipse, pertença precisamente à Bíblia cristã. 

Na parte final, a rejeição estava voltada mais fortemente contra Roma 
do que contra a Grécia. Era Roma contra Jerusalém. A oposição em causa era 
religiosa e cultural, porque era política. Mas, no horizonte das expressões 
culturais, a diferença ficou mais visível como oposição ou como alteridade 
entre Atenas e Jerusalém. Ε esta oposição assumiu sobretudo conotações 
epistemológicas. De facto, Atenas não personalizara qualquer oposição poli­
tica a Jerusalém. Quando os governantes de monarquias helenistas, como os 
Selêucidas de Antioquia, se confrontaram politicamente com os judeus, eles 
eram "gregos", mas não representavam Atenas. 

Os primitivos vectores de identidade procurados no espaço do Império 
desabrocharam até à definição de uma função de animação do mesmo 
Império, que o cristianismo acabou por assumir ou por lhe ser facultada no 
século IV. O que aqui está a acontecer é um crescente processo de identifi­
cação entre o cristianismo e a humanidade representada pela oikoumene 

romana. Não parece tratar-se principalmente de um problema de conquista do 
poder, mas da afirmação de uma co-identidade. Ε o cristianismo que começa 
como que a receber a passagem de testemunho da parte do império em 
processo de decadência. 

Entretanto, esta transposição cultural para o grego foi sobretudo trans­
formada em património e tornou-se parte integrante da identidade do próprio 
cristianismo. O judaísmo, por seu lado, esqueceu-se praticamente desta fase e 
das mais significativas criações, cujo mérito coubera a alguns judeus famosos 
e ao entusiasmo colectivo de numerosas comunidades judaicas. Isto tem 
certamente a ver com o trauma que, para o judaísmo, representa todo o tema 
das origens do cristianismo. Daquela época, o judaísmo acabou por conser­
var, até hoje, sobretudo o trauma perpétuo da última diáspora e o espinho 
recalcado de saber que uma parte de si mesmo se transformara em cristia­
nismo. É que, para a longa história da cultura e das religiões, o fruto mais 
vistoso da época helenista é certamente a origem do cristianismo. Não fora 
isso, e o judaísmo poderia ter conservado melhor memória do seu próprio 
helenismo e da literatura com que para ele contribuiu. 

Este espaço greco-romano procurado seria mais grego ou mais romano? 
Do ponto de vista social e cultural, ele era mais grego; politicamente era mais 
romano. Ε esta dimensão política carregava também um importante e 
inquestionável valor simbólico, nomeadamente o de representar um universa­
lismo virtual, sob as formas bem concretas de um mapa è de circuitos de 
governação e comando, fora do qual pouco mundo parecia ainda restar. 

TRANSMISSÃO DA CULTURA BÍBLICA NO MUNDO CLÁSSICO 219 

A ideia da globalização era uma simbólica e uma retórica que derivava 
já com toda a naturalidade das perspectivas mitológicas orientais, bem 
assumidas na própria mitologia bíblica83. Na época contemporânea do hele­
nismo, a apocalíptica encarregava-se de sublinhar esta dimensão universal e 
mesmo cósmica e fazia-o com grande valor hermenêutico84. Não admira, por 
conseguinte, que algumas fórmulas do Novo Testamento sublinhem de forma 
convicta a ideia de uma difusão cristã, que antevê vir a propagar-se 
rapidamente até aos confins do mundo85. 

8. Dificuldades de tradução ou antes inovações semânticas? 

Escolhos e surpresas foram ocorrendo na aventura de traduzir alguns 
instrumentos conceptuais da cultura bíblica para este mundo grego, mesmo 
pressupondo os importantes domínios de convergência de que temos falado. 
Eles ocorreram nomeadamente como modificações na plurimetaforicidade da 
concepção de Deus, como a definição de equivalências a encontrar para as 
hipóstases de Deus em feminino, que não encontravam expressões gregas 
correspondentes com o mesmo género feminino. Tudo isto pressupõe que se 
consiga definir até que ponto a manutenção do género da palavra pode ser 
pertinente para o significado da metáfora em questão. O caso típico é o do 
conceito de Espírito, que em hebraico se diz ruah e é prevalentemente do 
género feminino86. 

Esta condição gramatical da palavra ritah origina muito naturalmente 
construções sintácticas em feminino. Entretanto, com a tradução para grego 

' As mitologias orientais mais essenciais conhecem um processo de resolução 
epistemológica que se desenvolve em esquemas de generalização histórica e 
cosmológica. Sobre isto pode ver-se o texto do Autor, «Mitos das origens no Próximo 
Oriente Antigo». 

84 Ver J. A. M. Ramos: «A ideia de ordem e de fim na literatura apocalíptica», 
pp. 38-47. 

85 Ver Mt 26,13; 28,19; Mc 14,9: 16,15; Lc 24,47. O Evangelho de João não 
apresenta as mesmas fórmulas de difusão universal, mas a frequência absolutamente 
singular com que utiliza a palavra mundo como âmbito para a mensagem evangélica 
mostra que essa ressonância universal está assente, desde o ponto de partida. 

6 Não é muito frequente que a hermenêutica das origens do cristianismo dê 
grande pertinência ao estatuto do género feminino nestas metáforas. Onde este dado 
costuma ser considerado mais pertinente é nos textos sobre a simbólica e a cultura do 
Espírito Santo como teologia alternativa da História, oposta àquela que se ancora 
sobre a imagem de Deus Pai ou do Filho. Mais modernamente, as teologias feministas 
costumam sublinhar igualmente estes aspectos. Ε o que aparece sublinhado no termo 
"Espírito" do Dicionário de Teologia feminista, organizado por Elisabeth Gossmann e 
outras, editado pela Vozes, Petrópolis, 1997, pp. 154-160. 



220 JOSÉ AUGUSTO Μ. RAMOS 

este conceito passou a ter como equivalente uma palavra que em grego é do 
género neutro, pneuma. Se bem que a questão do género possa ser declarada 
como improcedente e anódina dentro do discurso sobre o divino, o facto é 
que a questão não é de maneira nenhuma irrelevante. Ao relermos as actuais 
traduções para hebraico, sentimos de novo o hiato semântico do género da 
palavra, que parecia ter ficado muito naturalmente preenchido e resolvido 
com a tradução feita por um termo que trocava o feminino pelo neutro. As 
conotações do texto grego para a concepção de Deus pareciam ser totalmente 
aceitáveis para qualquer utente da Bíblia em grego ou nas traduções moder­
nas dele derivadas, em que o masculino da palavra Espírito parece equivaler 
ao neutro do grego, sem grandes dificuldades nem problemas. 

De tal maneira as conotações do feminino hebraico são pertinentes que 
dificilmente se poderá imaginar uma concepção trinitária de Deus, tal como a 
conhecemos, como tendo sido definida ainda num contexto hebraico, pois, 
nesta língua, uma das três hipóstases constantes na trindade cristã seria cono­
tativamente feminina. Do ponto de vista da semântica dos géneros gra­
maticais e das respectivas valências hermenêuticas, esta descoincidência de 
conotações pressupostas na tradução pode ser, apesar de tudo, bastante 
pertinente e epistemologicamente sugestivo. Isto é verdade sobretudo quando 
se trata da expressão "Espírito Santo" como sujeito de uma frase, com a sua 
construção sintáctica semítica em feminino. 

É claro que existem em hebraico metáforas femininas do divino dotadas 
de grande força hipostática. Para além do caso de ruah ("espírito"), é o caso 
da sabedoria (fiokmah) , por exemplo. Mas estas hipóstases não chegam à 
definição de três pessoas numa única natureza. Aliás, esta clareza de 
definição também o cristianismo a não conseguiu de um dia para o outro, 
nem sequer de um século para o outro. Ε as pistas culturais do helenismo 

foram bem estimulantes, nesta direcção. 
Também a questão da divindade de Jesus se tornou uma ideia natural e 

essencial no cristianismo, mas temos de confessar que ela parece muito mais 
helenista do que propriamente bíblica. "El proceso de divinización que 
experimenta la figura de Jesus puede ser expreso en categorias bíblicas, 
próximas a la angelologia (caso de la escuela paulina arcaica) o por médio de 
las concepciones teológicas dei platonismo médio de corte filoniano (caso de 
la escuela paulina posterior y de Juan)" . Mas a sua formulação da ortodoxia 

87 Pr 8-9. 
88 J. Montserrat Torrents: «El marco religioso dei cristianismo primitivo, (II)», 

p. 76. Ver ainda A. PISERO: «El marco religioso dei cristianismo primitivo (I)», 
pp. 54-56. 

TRANSMISSÃO DA CULTURA BÍBLICA NO MUNDO CLÁSSICO 221 

cristã ultrapassa muito evidentemente os parâmetros da cultura bíblica. Dada 
a grande pertinência deste aspecto, justifica-se mais uma citação de síntese de 
A. Pifiero89: "Solo en el caso de un teologuema central - el trânsito de un 
Jesus humano, cuya misión es pensada trás su muerte como la de un mesías 
puramente judio, a un Jesus divinizado, a un Senor (kyrios) divino, que 
desciende dei cielo, revela, salva (soter) y vuelve a ascender ai empíreo -
puede decirse de la generalidad dei Nuevo Testamento que tal complejo no 
procede dei judaísmo (Montserrat; Garcia Martínez), sino que o bién es 
generación espontânea dei cristianismo, basada en ciertas palabras o hechos 
de Jesus, como sostienen no poços, o bién es una acomodación de ideas 
similares que circulaban y se difundían por doquier en la época helenística y 
durante el Império romano, nacidas ai abrigo de las religiones mistéricas, de 
la atmosfera gnóstica mediterrânea, de las concepciones en torno a la 
divinización de seres humanos, como ocurría en el culto a los héroes y ai 
emperador y en la veneración por los "hombres divinos". 

É certo que a expressão "filho de Deus" existe na Bíblia e tem pos­
sibilidades de ser associada com a figura messiânica. É, portanto, possível 
que até mesmo a primeira comunidade cristã palestinense a tenha podido 
aplicar ao Jesus pós-pascal. Mas o sentido de divinização que lhe foi sendo 
reconhecido ultrapassava as possibilidades da semântica hebraica tradicio­
nal . Para além das conotações gregas de divinização de uma figura humana, 
há ainda a possibilidade de, por exemplo, os leitores do Evangelho de Mateus 

poderem associar o título de "filho de Deus" com expressões idênticas utili­
zadas na titulatura imperial romana, ao longo do século I d C9'. Ε isto ainda 

mais afirma um habitat semântico plausível e favorável para a ideia da 
divindade de Jesus, no âmbito greco-romano. 

No entanto, se para o cristianismo mais recente a divindade de Jesus é 
um tema importante, nas origens do cristianismo foi, em contrapartida, muito 
mais importante proclamar que ele era o "Senhor" (kyrios)92. Era um tipo de 

«Reflexiones sobre la pluralidad de enfoques en este libro», p. 402. 
Cf. A. Pinero: «Reflexiones sobre la pluralidad de enfoques en este libro», 

pp. 415-421. 
91 Cf. R. L. Mowery: «Son of God in roman imperial titles and Mathew», 

p. 110. 
* Nos LXX, o termo kyrios traduz, numa imensa maioria de casos o tetragrama 

divino de YHWH (Javé) e, em menor percentagem, um número variável de outras 
titulaturas divinas. No Novo Testamento, o termo kyrios é tanto utilizado para Deus 
como para Cristo. Mas há uma semântica específica de kyrios para Deus, o Pai, e 
outra para Cristo. Aliás, quando se traduz o Novo Testamento para hebraico costuma 
distinguir-se o kyrios aplicado a Deus, em que se pode reutilizar Yahweh (Mt 1,20) ou 



222 JOSÉ AUGUSTO Μ. RAMOS 

divindade específica e funcional que com este título sobretudo se exprimia. 
Ora, para uma mentalidade de base bíblica e judaica, é ainda mais difícil 
assumir este título para Jesus do que utilizar o título de "filho de Deus", o 
qual oferecia já uma gama de conotações utilizáveis em modo bastante 
aberto. É que as designações de ba'al ou 'adon93, significavam sinonima-
mente "senhor" e, desde longa data na tradição cananaica, eram formas de 
designar genérica e funcionalmente um determinado tipo de divindades den­
tro do panteão. Elas designavam um deus a quem se encarregava a execução 
do plano geral de governação do universo com total autonomia, mas sem 
total autocracia, por que o seu poder era delegado, se bem que igualmente 
reconhecido e procia-mado pela assembleia dos deuses, em sintonia com o 
deus supremo, seu presidente. Esta forma de designar divindades parece ter 
começado na área cultural da Síria. É ali, pelo menos, que se conhecem as 
ocorrências mais famosas, como a do Ba'al da literatura de Ugarit94. Ambas 
essas designações, como muitos outros aspectos da linguagem religiosa, 
foram aplicados tam-bém para falar de Yahvé. 

Com o tempo, a designação de baal foi radicalmente abandonada, 
entre os hebreus, porque se a sobrecarregou com as conotações de rejeição 
das religiões cananaicas concorrentes. No entanto, a expressão sinónima, 
'adon, que no uso hebraico aparece quase sempre sob a forma 'adonay, con­
tinuou a ser utilizada pelo judaísmo como acontece até aos dias de hoje. 
Ε uma comunidade cristã de mentalidade e sensibilidade religiosa mais 
marcadamente judaica teria muita dificuldade em aplicar uma tal designação 
a alguém que não fosse o Deus do Antigo Testamento. 

Ora, tanto a expressão 'adon ou 'adonay como a expressão ha'ai, 

ambas apareciam traduzidas na versão grega do Antigo Testamento por 
kyrios. Os cristãos helenistas liam a Bíblia em grego e, por outro lado, conhe­
ciam certamente ainda o uso do título de "senhor" como um modo muito 
adequado de designar uma divindade. E, já que a Síria foi igualmente a 
origem da designação do grupo de Jesus como "cristãos"95, poderia ter sido 
igualmente o contexto cultural onde o título de kyrios se tornou corrente para 

o seu equivalente 'adonay, ou aplicado a Cristo, onde se utiliza o semi-sinónimo 
'adon (Rm 10,9). A utilização deste título para Cristo não implica, portanto, 
simplesmente a afirmação da divindade a seu respeito. Ver D. Dormeyer: Das Neue 
Testament im Rahmen der antiken Literaturgeschichte, pp. 130-133. 

Estas expressões são utilizadas nas várias literaturas da área semítica 
ocidental, nomeadamente as que se exprimem em ugarítico, em fenício e em hebraico. 

94 Ver J. Α. Μ Ramos: «Ba'al, o que é um deus?». 
95Act 11,26. 

TRANSMISSÃO DA CULTURA BÍBLICA NO MUNDO CLÁSSICO 223 

designar Jesus96. Ε com isto estavam a contribuir de modo decisivo para a 

definição do futuro do cristianismo e estavam a renovar uma articulação que 
valorizava laços de solidariedade cultural com sociedades milenarmente 
anteriores97. Mais do que nos títulos de "deus" ou "filho de Deus", é sobre o 
título de kyrios que assenta o edifício doutrinal da cristologia. E, assim, a 
cristologia baseava-se precisamente na tradução grega do título ba 'ai, que o 
judaísmo dos séculos anteriores tão profundamente detestava. 

Em complemento destas expressões titulares utilizadas para interpretar 
o significado teológico que se descobria na figura de Jesus como Cristo, 
aparece a ideia da sua preexistência, que com toda a naturalidade se pode 
igualmente enquadrar ou valorizar no contexto das comunidades helenistas. 
Paulo utiliza-o98 e o prólogo do Evangelho de João empresta-lhe as suas mais 
famosas expressões. 

Outras influências helenistas que poderiam ser igualmente sublinhadas 
e que são de grande relevância são aquelas que incidem nos domínios da 
antropologia e da ética99. E, neste como noutros capítulos, nem é forçoso que 
se trate de uma injecção directa de conteúdos realizada por um grupo que 
passasse de uma escola de pensamento helénico para as fileiras do cristia­
nismo. Muitas influências podem simplesmente ser provenientes da convi­
vência cultural no ambiente ecuménico do Mediterrâneo oriental helenístico. 

Um outro campo de dificuldades reporta-se à diferença de concepções 
de sociedade que caracteriza o mundo bíblico-oriental e o mundo greco-
romano. A mais notória é a falta clássica da categoria de messianismo que, no 
fundo, constitui sobretudo uma antropologia social e colectiva. Curiosa­
mente, uma das primitivas influências do Oriente no mundo grego teria sido 
justamente a da imagem e das funções do rei na sociedade . Ora o messia­
nismo, não era senão uma consciência política da história e da sociedade, 
para a qual a função utópica da realeza se tinha transformado na referência 
principal. Mas, no respeitante à realeza, a Grécia parece ter evoluído ao invés 
do Oriente. Ali a ideia de realeza foi crescendo em importância até atingir a 
sua própria sublimação como máxima utopia do social. Pelo contrário, na 
Grécia a estruturação do poder evoluiu para o horizonte da cidade-estado, que 
tinha sido o ponto de partida de algumas das sociedades orientais, nomea-

96 Cf. A. Pinero: «Reflexiones sobre la pluralidad de enfoques en este libro», 
pp. 417-420. 

97 Ver J. Α. Μ Ramos: « Baal, o que é um deus?», pp. 213-215. 
98 Fl 2,6; Cl 1,16-20. 
99 Ver J. Montserrat Torrents: «El marco religioso dei cristianismo primitivo, 

(II)», p. 77. 
100 Ver M. L. West: The eastface ofHelicon, pp. 14-19. 



224 JOSÉ AUGUSTO Μ. RAMOS 

damente a suméria. Ε a cidade,pode ser uma forma social mais democrática, 
mas também parece ter menos capacidade messiânica. 

O culto imperial parece ser visto como um reflexo, algo tardio e 
simbolicamente descontextualizado, desta ideologia real e messiânica do 
Oriente. Por isso, ele soa de alguma maneira a fruto serôdio e se presta tão 
facilmente à caricatura por parte do cristianismo. Este, pelo contrário, trazia a 
antiga ideologia real já sublimada, com os moldes de utopia messiânica. 
O seu confronto com a ideologia real proposta no âmbito do culto imperial 
tinha algum sentido de curto circuito, com o choque natural que se verificou. 
Este choque é correspondente à tensão dialéctica, sentida no Oriente, entre a 
prática da realeza histórica e a utopia da realeza divina, que servia de defesa 
contra os desmandos da realeza humana e gerou a metáfora do reino de Deus 
como metáfora de uma ordem alternativa. 

Estas diferenças na avaliação dos valores e vectores para a sociedade, 
entre o Oriente e o mundo clássico, facilmente se traduziram em diferenças e 
mesmo em divergências filosóficas, que dificultavam o entendimento. 

No entanto e apesar das diferenças teológicas do cristianismo, algumas 
opções e afirmações de identidade carregam o peso e a pertinência de uma 
intuição fundamental convergente. 

9. Aspectos greco-romanos de recepção da cultura bíblica 

O essencial relativamente à recepção da cultura e literatura bíblicas 
no mundo greco-romano coincide com a imagem de síntese que se pode 
deduzir da recolha de G. Rinaldi, Bíblia Gentium. Os dados desta antologia 
explicitam sobretudo as tomadas de posição negativas do mundo greco-
romano face à Bíblia. Ε podemos sintetizar igualmente o essencial dos dados 

em concisos tópicos. Recolhe-se a ideia de que identificavam no judeo-
-cristianismo um "corpus" literário que servia de identidade nuclear para a 
cultura. Esta verificação não é coisa de somenos, uma vez que para o próprio 
judaísmo a fixação de um tal "corpus" canónico era uma convenção cultural 
ainda razoavelmente recente e que se manteve aparentemente em aberto até 
ao final do séc. I d. C101. 

A Bíblia em questão não é somente aquela que se costuma designar 
como Bíblia Hebraica ou do Antigo Testamento. O "corpus" específico do 
Novo Testamento é conhecido e é objecto de comentários de recepção, ainda 

Estamos a referir-nos à última definição do cânone hebraico, que se costuma 
colocar na década de 90 do séc. I d. C. 

TRANSMISSÃO DA CULTURA BÍBLICA NO MUNDO CLÁSSICO 225 

que se notem indícios que mostram o facto de o Cânone cristão se encontrar 
ainda em processo de convencionalização102. 

Uma das estratégias de combate à nova cultura religiosa consistiu em 
procurar minar a credibilidade e a autoridade das suas Escrituras, que ofere­
ciam um texto-padrão para a nova fé. Esta atitude crítica face à história do 
texto da Bíblia tanto implica razões e opiniões menos fundamentadas, bem 
como argumentações um tanto ou quanto "ad hominem", sem grande perti­
nência, como levantam questões hermenêuticas e epistemológicas perfeita­
mente pertinentes, que frequentemente vemos persistirem ao longo da histó­
ria da exegese e que marcam presença nas bibliografias bíblicas actuais, isto 
quer dizer que aquele confronto de discursos, se tinha aspectos sem grande 
pertinência, tinha também aspectos de grande lucidez, coerência e interesse. 

Os autores mais destacados neste conjunto de opiniões sobre o estatuto 
cultural dos textos bíblicos são Celso, Porfírio de Tiro e Juliano, isto é, o 
essencial deste diálogo processa-se sobretudo no espaço cultural oriental. 

Na amálgama real da vida, os cristãos são colegas de pagãos. A globali­
zação faz-se pela via do convívio, no âmbito das grandes urbes, que são 
Roma, Alexandria, Éfeso e Antioquia. Destas cidades-padrão, Paulo, que 
representa, de algum modo, o cristão modelo desta época, aparece profunda­
mente ligado com todas elas, se exceptuarmos a de Alexandria. A sua biogra­
fia e possivelmente o vector judeo-cristão em que assentou a sua actividade 
levou-o para este percurso. 

Assim perspectivada, a expansão do cristianismo constitui sobretudo 
um espaço propício e continuamente estimulante para o encontro cultural. 
O aparecimento de frases retiradas da Bíblia como recheio dos amuletos, 
correspondendo ao que os próprios judeus costumavam praticar nas suas 
filactérias, pode ter motivações de carácter menos profundo, mas descreve 
alguma abertura para o convívio cultural103. O aproveitamento entusiástico de 
poderes provenientes da tradição bíblica no domínio da magia levou a 
valorizar grandes figuras bíblicas como Moisés e Salomão, que eram 
utilizados como recursos de magia104. 

Nesta relação com o mundo greco-romano, manteve-se provavelmente 
por mais tempo uma parte de univocidade entre judaísmo e cristianismo mais 
significativa do que aquilo que aconteceu dentro do próprio ambiente judaico 
e cristão. 

Um espaço privilegiado de captação do teor de recepção do cristia­
nismo é o dos Padres apostólicos. Nos problemas que definem e nas respostas 

102 G. Rinaldi, Bíblia Gentium, p. 45, n. 12. 
103 Ver G. Rinaldi: Bíblia Gentium, p. 49. 
104 Ver G. Rinaldi: Bíblia Gentium, p. 50. 



226 JOSÉ AUGUSTO Μ. RAMOS 

que constroem para esses mesmos problemas, apercebemo-nos de que a sua 

atitude é essencialmente a de garantirem urna dupla solidariedade cultural: ao 
mundo de património grego, ao qual pertencem de raiz, e às novas evidências 
e mundividências que os cativaram. A lista de personalidades desta época 
realiza essa cumplicidade de solidariedades em moldes muito variados105. 

Um espaço cultural helenístico no qual é muito difícil conseguir qual­
quer definição de fronteiras é o do gnosticismo. Neste, acontece normal­
mente uma grande fusão de mundividências. Autores há que não apostam 
muito na aproximação do discurso gnóstico ao cristianismo, nestas épocas. 
Estariam mais inclinados a que "para hallar una ilación directa entre hele­
nismo y cristianismo habrá que esperar hasta los gnósticos dei siglo II"106. No 
entanto, o gnosticismo representa uma atitude simultaneamente gnoseoiógica 
e mística que se pode cruzar com qualquer tipo de pensamento e conheci­
mento, nas vertentes antropológica, ética e mística. É naturalíssimo que ele se 
apresente como um espaço naturalmente ecuménico, em perma-nente atitude 
de ultrapassagem ou de contornamento relativamente a qual-quer ortodoxia. 
Como conclui F. Vouga, "les thèmes de la prédication du (judéo-)christia-
nisme hellénistique et paulinien, sa capacite d'évoluer et les formes de vie 
auxquelles il a donné lieu ont offert à de larges couches de la population des 
villes hellénistiques et romaines une identité religieuse, personeile et sociale 
qui était dogmatiquement assez ferme et en même temps douée d'une faculte 
d'adaptation sufflsanfe pour être et rester attractive"107. 

10. Conclusão 

A presença e enraizamento da cultura bíblica no mundo clássico não se 
ficou a dever a uma simples intenção informativa. Para oferecer uma tal 
informação não parece ter havido uma entidade, política ou simplesmente 
social, que fosse capaz de tomar a iniciativa. O mundo político das socie­
dades semíticas tinha-se desmoronado ou diluído. Para serem os de fora a 
procurarem essa informação, parece terem faltado os interesses ou a curiosi­
dade. As intenções de reunir uma informação cultural de sociedades diferen­
tes, atribuídas a Ptolemeu II Filadelfo na Carta de Arísteas, pode muito bem 
representar sobretudo a vontade dos autores judaicos, no sentido de afirma­
rem a sua auto-satisfação pela identidade com que se apresentavam no con­
vívio com os outros povos e culturas. 

05 Ver Hans Kiing: Le christianisme, pp. 205-207. 
F. Vouga: Les premiers pas du christianisme, p. 76 

0 F. Vouga: Les premiers pas du christianisme, ρ 120. 

TRANSMISSÃO DA CULTURA BÍBLICA NO MUNDO CLÁSSICO 227 

A razão da transmissão parece ter-se devido à necessidade de criar uma 
nova fase cultural, reformulando os dados antigos com a utilização dos dados 
provenientes de outro horizonte histórico. Fílon é mais deste género, com 
uma intenção místico-hermenêutica. Eventualmente Flávio Josefo poderá ter 
motivações mais propensas à apologética, mas parece ter percebido bem em 
que direcção seguia o comboio da História. 

A diferença maior que se tem notado entre estes dois mundos é a das 
epistemologias desen-volvidas de um e do outro lado. Ε estas diferenças 
epistemológicas mantive-ram-se, apesar de se verificar alguma convergência 
em matéria de antropolo-gias fundamentais. Progressivamente, a epistemolo­
gia que representava a cultura bíblica tornou-se mais religiosa, aproveitando 
alguns dos característicos conceitos que no ambiente apocalíptico se tinham 
desenvolvido. As concepções religiosas do judeo-cristianismo ficaram a 
coincidir bastante com as categorias características da apocalíptica. E, por 
expressividade própria, esta mentalidade cultivava modelos epistemológicos 
descritos como ultrapas-sando as capacidades normais do conhecimento 
humano1 . Ε enquanto a cultura religiosa greco-romana permanecia mais no 

estatuto corrente de cultura, a cultura religiosa bíblica definia-se e estrutu-
rava-se mais como religião do que como cultura. Ε este estado epistemoló­
gico das questões projecta-se ao longo da história do pensamento na Europa e 
pode ter hoje ainda assinalável pertinência109. Aquele isolamento de saberes 
entre mundo bíblico e mundo clássico, que referíamos no início deste texto, 
pode ter encontrado razões de cultivo por parte de cada um dos lados desta 
fronteira, precisamente para afirmação ou salvaguarda do modo epistemoló­
gico preferencial de cada uma das partes. A helenicidade sente algum incó­
modo em realizar as equivalências com algumas categorias bíblicas e a tradi­
ção religiosa de origem bíblica pode ver com pouco entusiasmo algumas 
"revelações" que devia reconhecer como tendo sido recebidas do helenismo. 
Só isto parece travar o pacífico consenso que assenta na perspectiva his­
toriográfica. 

O acentuar das conceptologias de modelo apocalíptico dentro do dis­
curso religioso facultou possibilidades de critica à cultura bíblica por parte 
dos intelectuais do mundo greco-romano. De facto, as impressões negativas 

Ver J. A. M. Ramos «A ideia de ordem e de fim na apocalíptica», 
pp. 41 e 45. 

109 Apesar das conotações específicas de humor que tem dentro da cultura e da 
mística judaicas, é interessante sublinhar aqui a sentença de um mestre judeu, 
gnomicamente inominado, que é referida por Marc-Alain Ouaknin, em preâmbulo ao 
seu comentário Os dez mandamentos, p. 6: «A maior catástrofe que aconteceu ao 
povo judaico - disse o mestre - foi a transformação da Tora numa religião». 



nu JOSÉ AUGUSTO M. RAMOS 

que estes detectam face à cultura bíblica são: a) a ideia de um deus pessoal 

com um povo escolhido; b) uma sabedoria de menor qualidade do que a 

grega110; c) e particularmente alguns conceitos fundamentais como os de 

redenção, ressurreição e um pós-monoteísmo, que não excluía a sensação de 

um certo ateísmo, tendo em conta uma sensibilidade e uma prática religiosas 

que desconsideravam certos aspectos greco-romanos da relação com o 

divino. Esta diferença de saberes faz com que, do lado da cultura bíblica, se 

destaque uma prevalência da ética política sobre a metafísica e da axiologia 

sobre a gnoseologia. 

A Grécia tinha sido a primeira besta apocalíptica, em Daniel1". Ε o teor 

dos conteúdos pelos quais se definia eram mais conotados com a cultura e a 

religião. Depois do ano 70 da nossa era, Roma foi a segunda besta, designada 

como a Babilónia prostituta, no livro do Apocalipse112. Ε esta imagem pode 

fazer destacar o lado político. Estas são variações próprias da longa tensão 

histó-rica entre Roma e Jerusalém113. 

Atenas e Jerusalém ficaram para a história como poios de dois saberes 

diferentes e contrapostos. Roma e Jerusalém ou Atenas e Jerusalém aparecem 

transformadas em antíteses aporéticas da epistemologia fundamental de cada 

um dos campos. Não são as capitais propriamente ditas, pois Jerusalém, 

depois da era apostólica, apenas reteve as características de um símbolo. 

Será possível uma tal situação epistemológica de aporia? O problema 

manteve-se em aberto desde aqueles tempos de primeiras tentativas de tradu­

ção até aos dias de hoje, com abordagens diversas e diversa matização. As 

convergências ou as divergências neste domínio têm variado e dado origem a 

épocas de entusiasmo e de depressão. Mas a difusão do cristianismo através 

do mundo helenista, vista a esta distância historiográfica, não parece ter 

constituído nenhum abalroamento cultural inesperado. 

A progressiva separação entre o cristianismo e a sinagoga pode ter 

alguma relação com a correlativamente progressiva identificação do mesmo 

cristianismo com o mundo greco-romano"4 . 

Ε finalmente impõe-se verificar o facto de que, tal como acontece na 

passagem do Jesus histórico para as modalidades históricas do cristianismo 

primitivo, também na passagem do tipo de cristianismo de matriz judaica 

Ver G. Rinaldi: Bíblia Gentium, p. 45 e textos 3 a 9, pp. 170-177. 
' " D n 7 , 7 e 2 3 . 
112 Ap. 17-18. 

' Ver a longa exposição de M. Hadas-Lebel: Jerusalém contre Rome, e 
particularmente as pp. 385-452, e a recensão de José A. Ramos, em Cadmo 4/5, 
1994-95, Lisboa, p. 192. 

Cf. F. Vouga: Les premiers pas du christianisme, pp. 149-150. 

TRANSMISSÃO DA CULTURA BÍBLICA NO MUNDO CLÁSSICO 229 

para o cristianismo de matriz helenista, "la foi chrétienne ne naít pas de la 

transmission mais de la réception"113. Isto é, a transmissão pode implicar uma 

nova criatividade, ínsita no próprio acto de transmitir. Dito de outro modo, os 

movimentos de transmissão e de recepção representam um percurso bidirec­

cional. 

O doseamento das criatividades por parte de quem transmite ou de 

quem recebe não é suficientemente claro para alimentar a quota parte de 

auto-satisfação concorrencial para qualquer das partes intervenientes neste 

acontecimento cultural partilhado. 

BIBLIOGRAFIA 

AsuRMENDI, Jesus: «Entorno literário dei Antiguo Testamento », em J. González 
Echegaray, etc: La Bíblia en su entorno, pp. 383-390. 

BERNABÉ, Alberto: «Los mitos hititas sobre Kumarbi y la Teogonia de Hesíodo: 
forma y diversidad de concepción religiosa», em Cadmo, 10, 2000, Lisboa, 
pp. 147-166. 

BLACK, David A. «El grupo de Juán. Helenismo y gnósis», em A. Pinero (Ed.): 
Origenes dei cristianismo. Antecedentes y primeros pasos, Ednes Almendro / 
Uri. Complutense, Córdoba/Madrid, 1991, pp. 303-323. 

BOGAERT, Maurice, etc. (Coord.): Dictionnaire encyclopédique de la Bible, Brepols, 
Turnhout 1987. 

DE VAUX, Roland: Histoire ancienne dlsrael: des origines à Vinstallation en 
Canaan, Gabalda, Paris, 1971. 

D I A S , Amadeu Coe!ho:«Os "Povos do Mar" e a "Idade Obscura" no Médio Oriente 
Antigo», em Cadmo 1, 1991, pp. 145-153. 

DÍEZ MACHO, Alejandro: Apócrifos dei Antiguo Testamento, Ednes. Cristiandad, 
Madrid, 

DORMEYER, Detlev: Das Neue Testament im Rahmen der antiken Literaturgeschichte, 

Wissenschaftliche Buehgesellschaft, Darmstadt, 1993. 

EGGER, Wilhelm: Lecturas dei Nuevo Testamento, Ed. Verbo Divino, Estella-Navarra, 
1990. 

FERNANDEZ MARCOS, N.: «Carta de Aiísteas», em A. DIEZ MACHO: Apócrifos dei 
Antiguo Testamento, vol. II, pp. 9-63. 

GARCIA CORDERO, M.: Bíblia y legado dei Antiguo Oriente, BAC, Madrid, 1977. 

115 F. Vouga: Les premiers pas du christianisme, p. 242. 



230 JOSÉ AUGUSTO Μ. RAMOS 

GARCIA MARTÍNEZ, Federico: «Desdp Alejandro Magno hasta la segunda revuelta 
judica», em J. González Echegaray, etc.: La Bíblia en su entorno, pp. 241-366. 

GARCIA MARTÍNEZ, Federico: «Entorno literário dei Nuevo Testamento », em S. Gon­
zález Echegaray, etc: La Bíblia en su entorno, pp. 391-409. 

GONZÁLEZ ECHEGARAY, etc: La Bíblia en su entorno, Ed. Verbo Divino, Estella-
-Navarra, 1990. 

GoRDON, Cyrus H.: Ugarit and minoan Crete: the bearing oftheir texts on the origins 
ofwestern culture, W. W. Norton & Company, N. York, 1966. 

GRELOT, Pierre: Bible et théologie: Ancienne Alliance, Écriture Sainte, Desclée, Paris, 
1965 

HALLO, William T.: The context ofScripture, Brill, Leiden, 1 vol., 1997; vol. II, 2000. 

HADAS-LEBEL, Mireille: Jerusalém contre Rome, Ed. Du Cerf, Paris, 1990. Recensão 
de José Augusto Ramos, em Cadmo, 4/5, 1994-1995, Lisboa, pp. 189-193. 

JERÓNIMO, São: Carta a Pamáquio, sobre os problemas da tradução, Ep. 57, Introd., 
ver., trad. e notas de Aires A. Nascimento, Ed. Cosmos, Lisboa, 1995. 

KõSTER, Helmut: Introducción ai Nuevo Testamento: Historia, cultura y religion de 
la época helenística e historia y literatura dei cristianismo primitivo, Ediciones 
Sígueme, Salamanca, 1988. 

KONG, Hans: Le christianisme: ce qu'il est et ce quíl est devenu dans 1'histoire, Senil, 
Paris, 1999. Trad. portuguesa: O cristianismo: essência e historia, Círculo de 
Leitores, Lisboa, 2002 

Louw, Johannes P.; Eugene A. NIDA: Greek-english lexicon ofthe New Testament 
based on semantic domains, Bible Society of South Africa, Cape Town, 1993. 

MAIER, Johann: Geschichte und Religion in der Zeit des zweiten Tempels, Echter 
Verlag, Wurzburg, 1990. 

MARGALITH, Othniel: The sea peoples in the Bible, Harrassowitz, Wiesbaden, 1994. 
Rec de José Augusto Ramos, em Cadmo 8/9, 1998/99, pp. 166-168. 

MEEKS, Wayne Α.: Os primeiros cristãos urbanos: O mundo social do apóstolo 
Paulo, 1992. Rec. de José A. Ramos, em Bíblica (Série científica), 1 (1993), 
pp. 113-114. 

MONDÉSERT, C. (ed.): Le monde grec ancien et la Bible, BTT 1, 1984. 

MONTSERRAT TORRENTS, José: «Elmarco religioso dei cristianismo primitivo (II). 

Reflexiones y perspectivas», em A. Pinero (Ed.) : Orígenes dei cristianismo. 
Antecedentes y primeros pasos, Ednes Almendro / Un. Complutense, Córdoba 
/Madrid, 1991, pp. 67-80. 

MOWERY, Robert L.: «Son of God in roman imperial titles and Matthew, em Bíblica 
83 (2002) 100-110. 

NEVES, Joaquim Carreira M. das: A teologia da tradução grega dos Setenta no livro 
de Isaías (cap. 24 de Isaías), Univ. Católica Portuguesa, Lisboa, 1965 (na 
capa: Coimbra, 1973). 

HVMANITAS-Val L1V (2002) 231-243 

JOSÉ D'ENCARNAÇÃO 
Universidade de Coimbra 

CONVERGÊNCIA Ε CISÃO 
NA GÉNESE DO IMPÉRIO ROMANO 

Custa a crer, à primeira vista, como é que o Povo Romano, habituado 

desde longa data a um regime republicano que, pelo menos na aparência, a 

todos dava oportunidade de intervir nos destinos do Estado, parece ter acei­

tado com relativa facilidade a monarquia protagonizada pelo imperador 

Augusto. 

Na verdade, há factores diversos que convergem para tal concretização 

e talvez não seja despropositado falar-se de cansaço: um cansaço das guerras 

civis que haviam acarretado consigo todo um cortejo de malefícios, quer de 

ordem social quer, sobretudo, económica. Ansiava-se pela paz e não é em 

vão que Cícero proclama: «Que as armas cedam o lugar à toga!». 

Augusto instala-se, adopta de imediato uma série de medidas inteligen­

tes que vêm consolidar em torno de si essa convergência de interesses. Há, 

porém, sempre latente um saudosismo republicano, dos tempos áureos das 

reivindicações vitoriosas, que só espreita a oportunidade para fomentar a 

cisão. 

Esse, o panorama que ora me proponho traçar. Em reflexão onde, quiçá, 

amiúde ressumbraremos actualidade. 

1. As cisões que geraram a convergência 

Pode dizer-se que o princípio do fim do regime republicano em Roma 

está directamente ligado ao facto de, em 107, quando é eleito cônsul, Mário 

se ter visto a braços com uma guerra contra os Cimbros e os Teutões e de não 

dispor de gente bastante que deseje alistar-se no exército. Opta, pois, por 

incorporar todos os que o quisessem fazer, independentemente de pertence­

rem, ou não, a uma das cinco classes do censo, em que, de acordo com a 

tradição, o rei Sérvio Túlio dividira, em tempos idos, a sociedade romana. 


