
Humanitas 63 (2011) 105-122

autoctonia, filiação legítima e 
cidadania no Íon de Eurípides

Delfim Ferreira Leão
Universidade de Coimbra

leo@fl.uc.pt

Resumo
A partir de uma reflexão inicial sobre as características do mito da autoctonia 

em Atenas e de outros temas relacionados com esse tópico (como a noção de 
filiação legítima e de cidadania), é analisada a forma como esses conceitos têm um 
papel central no desenvolvimento da estrutura do Íon de Eurípides.

Palavras-chave: cidadania, mito de autoctonia, direito de propriedade 
(enktesis), filiação legítima, Íon, Eurípides.

Abstract
Taking as reference a preliminary discussion on the characteristics of the 

myth of autochthony in Athens, as well as on other themes connected to the same 
topic (like the notion of legitimate offspring and citizenship), an analysis is carried 
out on the way those concepts play a central role in the structure of Euripides’ 
Ion.

Key words: citizenship, myth of autochthony, land possession (enktesis), 
legitimate offspring, Ion, Euripides.



106 Delfim Ferreira Leão

1. O horizonte legal1

Em Atenas, a maioria do elementos do corpo cívico havia adquirido o 
estatuto de cidadão (polites) juntamente com a herança própria de um filho 
legítimo, portanto de alguém que havia nascido de forma regular (e como 
tal havia sido publicamente reconhecido), no seio de uma família de 
cidadãos. Até meados do séc. V, período em que o regime democrático foi 
cimentando a sua estabilidade, bastaria, em princípio, que o pai fosse 
cidadão, para assegurar a transmissão do mesmo direito à respectiva 
descendência. Desta forma, mesmo que o matrimónio tivesse sido contraído 
com uma esposa proveniente de outra pólis, mantinha-se a prerrogativa 
atrás enunciada. Há, de resto, vários exemplos de cidadãos ilustres, cuja 
mãe era estrangeira (metroxenos). Este princípio viria a ser alterado por 
Péricles, numa lei proposta em 451/0, que obrigava a que ambos os 
progenitores fossem já cidadãos, como condição para que o mesmo estatuto 
transitasse para a respectiva prole. A medida vem mencionada brevemente 
e de forma lacunar no opúsculo aristotélico Constituição dos Atenienses 
(Ath. 26.4) e tem motivado uma acesa discussão.2 Com efeito, têm sido 
aventadas múltiplas explicações para esta iniciativa legal, como o desejo 
de preservar a pureza racial, o receio de que, a manter-se a prática existente, 
as cidadãs atenienses das melhores famílias poderiam ficar sem partidos 
dignos da sua posição, ou mesmo desencorajar os aristocratas de estabele
cerem alianças com cidadãos de outras póleis ou impedir que os proventos 
do império fossem distribuídos por demasiadas pessoas.3 Em todo o caso, 

1 Os princípios legais evocados nesta primeira parte do estudo foram 
abordados com mais extensão em Leão (2010). Neste ponto, recuperam-se apenas 
as linhas essenciais da análise, mas não se discute de novo os pormenores da 
controvérsia que acompanha estas questões.

2 Afigura-se improvável que a disposição tivesse carácter retroactivo, até 
porque afectaria figuras importantes da cena política ateniense, tendo em atenção 
que os aristocratas em particular procuravam reforçar a sua capacidade de influên
cia estabelecendo laços de matrimónio com famílias nobres provenientes de outras 
póleis. Além disso, subsistem igualmente dúvidas de que a norma tenha sido sempre 
aplicada sem restrições no período posterior, em particular nas últimas fases da 
Guerra do Peloponeso, uma vez que a lei teria sido reactivada em finais do séc. V, 
aplicando-se apenas aos que houvessem nascido em 403/2 ou depois disso. 

3 Entre a ampla bibliografia à volta deste tópico, vide Harrison (1968-1971) 
I.26 n. 1; MacDowell (1978) 67; Rhodes (1981) 332-333; Boegehold  (1994); 



107Autoctonia, Filiação Legítima e Cidadania no Íon de Eurípides

o alcance global da lei de Péricles afigura-se claro: limitar o número de 
cidadãos, através de uma aplicação mais restritiva do ius sanguinis.4 Em 
consequência, os filhos nascidos de casamentos mistos não teriam acesso 
aos direitos cívicos, ao menos na sua totalidade, se bem que o cotejo das 
fontes não permita alcançar, sobre esta matéria, uma posição inequívoca.5

Não é improvável, contudo, que as diferentes hipóteses de interpreta
ção estivessem também presentes nas preocupações dos Atenienses, na 
altura em que aprovaram a proposta de Péricles. Ainda assim e mesmo 
contando com a necessidade de compensar as perdas humanas em 
campanhas militares, o desejo de limitar o número de cidadãos e o 
consequente acesso à distribuição de regalias como a mistoforia, que se 
encontrava em vigor possivelmente havia já alguns anos, devem ter tido 
um peso determinante. A democracia do séc. V alargara, como nenhum 
outro regime, a base de participação da soberania popular, mas também 
não poderia aumentar indefinidamente o número de cidadãos, pois de outra 
forma correria o risco de pôr em causa a própria natureza de uma democracia 
directa e participativa. Como tal, ao mesmo tempo que o conceito de 
cidadão se apurava e crescia também a importância da Ática na Hélade 
(tornando mais apetecível o estatuto de polites ateniense), aumentaram 
também os entraves à inclusão directa de novos elementos de pleno direito, 
aperfeiçoando-se, por conseguinte, certas formas de exclusão. Por outras 
palavras, à medida que se desenvolvia e aperfeiçoava, a democracia 
ateniense originava, igualmente, certos paradoxos que pareciam pôr em 
causa os princípios de igualdade em que se baseava. Ainda assim, a 
consciência de que, em determinados momentos da história da Ática, tinha 
havido inclusão de grupos alargados de novos cidadãos,6 levava necessaria

Papageorgiou (1997); Blok (2009).
4 Plutarco, ao referir a mesma lei (Per. 37.2-5), informa também que, após 

a morte dos seus filhos legítimos, Péricles teria convencido os Atenienses a reco
nhecerem esse estatuto ao filho que tivera de Aspásia, também com o nome de 
Péricles. Cf. ainda Eliano, VH 6.10; 13.24; frg. 68 (= Suda s.v. demopoietos). Vide 
Stadter (1989) 340; Papageorgiou (1997) 1-2.

5 Há ainda implicações várias desta regulamentação que se mantêm obscuras, 
mas que são secundárias para o objectivo do assunto agora em análise. As fontes 
relativas à forma como o direito ático tratava os casamentos mistos e os filhos 
ilegítimos encontram-se reunidas em Harrison (1968-1971) I.61-68.

6 Como acontecera no tempo de Sólon e de Clístenes. Sobre esta questão, 
vide Leão (2010) 446-449.



108

mente a que os Atenienses do séc. V não pudessem ignorar o facto de haver 
um considerável número de politai cujos antepassados não correspondiam 
ao perfil de cidadania previsto na lei de Péricles.7 

Por outro lado, a criação da Liga do Delos, que começara por se 
justificar com o perigo latente de novas incursões bárbaras, fora evoluindo 
para um efectivo domínio ático que se tornara mais difícil de justificar à 
medida que o tempo fora diluindo a urgência da ameaça persa. Em con
sequência, Atenas precisou de encontrar outras formas de fundamentar, no 
plano ideológico, não apenas a supremacia moral do regime democrático, 
como ainda o carácter natural e necessário da sua hegemonia militar, 
política e económica. É a esta dupla procura de legitimação interna e 
externa que o mito da autoctonia8 iria responder, começando a afirmar-se 
ao longo do séc. V, provavelmente pouco tempo depois de Péricles ter feito 
aprovar a lei da cidadania.9 Apesar de o mito da autoctonia vir a ser 
particularmente distintivo dos Atenienses, a verdade é que outras póleis o 
reclamavam também para si.10 O sentido mais neutro do termo autochthon 
correspondia a dizer de alguém que era um ‘natural da terra’ ou ‘nativo’. A 
interpretação metaforicamente mais forte, e registada sobretudo a partir de 
finais do séc. V a.C., é a de ‘nascidos da própria terra’ como forma de 
designar os que ‘haviam brotado do próprio solo’, estabelecendo assim 

7 De resto, que essa consciência histórica havia cristalizado na própria 
matriz civilizacional ática mostra-o o facto de, no plano do mito, os Atenienses 
gostarem de se apresentar como um povo acolhedor e com elevado sentido de 
justiça, receptivo por conseguinte a socorrer e a integrar elementos que haviam 
sido rechaçados por outras sociedades – como o universo da tragédia ilustra de 
forma insistente. Forsdyke (2005) 234-239.

8 ‘Autoctonia’ é um termo de criação moderna, pois os Gregos nunca chegaram 
a usar este substantivo abstracto, utilizando apenas autochthon e a forma de plural 
autochthones para designar o conceito agora em análise. Vide Miller (1982) 13.

9 Vide Rosivach (1987) 294-297; Bearzot (2007) 9-13; Blok (2009) 256-
263. Isso não significa que a ideia da ligação entre os Atenienses e o imaginário 
ctónico não tivesse um tratamento, a nível do culto, já bastante anterior, como 
acontecia com as figuras de Cécrops e, em especial, com as de Erecteu e de 
Erictónio,  entendidos no plano do mito como antepassados dos Atenienses. Sobre 
esta questão, vide Loraux (1984) 35-73; Valdés Guía (2008).

10 Com efeito, num passo muito revelador, Diodoro Sículo (1.9.3) sustenta 
mesmo que todos os povos tendiam a cultivar essa visão idealizada do passado, 
fossem eles gregos ou bárbaros.

Delfim Ferreira Leão



109

uma ligação directa de filiação com o chão pátrio.11 Porém, num estudo 
muito citado a propósito destas questões, Rosivach12 demonstrou que 
autochthon não tinha inicialmente esse significado, começando por ser 
usado para designar um povo que, desde tempos imemoriais,  ‘habitara 
sempre no mesmo solo’, portanto que nunca fora um colono ou invasor.13

Todas estas qualidades positivas remetem para um padrão que facil
mente se identificaria com o patamar cultural de Atenas, embora as primeiras 
ocorrências deste termo, aplicado a um povo, não sejam ainda usadas para 
designar a Ática. Com efeito, essas referências surgem nos relatos históricos 
de Heródoto e de Tucídides, mas é significativo registar que nenhum dos 
autores aplica a designação de autochthones a Atenas, talvez por terem a 
consciência clara de que na região ática havia um bom núcleo de antigos 
imigrantes (ἐπήλυδες) de outras terras. Portanto, de uma utilização por 
vezes ainda renitente do termo autochthones para designar os Atenienses 
enquanto povo que ‘habitara desde tempos imemoriais o mesmo lugar’, o 
conceito sofreu uma expansão que daria ao mito da autoctonia um sentido 
mais idealizado e propagandístico, traduzindo-se na acepção altamente 
metafórica de um povo que ‘brotara do próprio solo pátrio’.

Para essa evolução, contribuiu também a tradição que, já em Homero 
(Il. 2.546-548),  fazia dos Atenienses um povo descendente de Erecteu — 
figura que, tal como Erictónio, contribui para uma forte ligação à ideia de 
‘nascer do solo’. Embora este mito seja independente da autoctonia e 
conhecesse uma exploração bastante mais antiga no plano do culto e nos 
motivos pictóricos utilizados na cerâmica ática, terá ainda assim ajudado a 
expandir a leitura do termo autochthon, ao favorecer a ideia de uma ligação 
congénita com a terra.14 Neste processo de amplificação semântica, tiveram 
também um papel importante os discursos fúnebres (epitaphioi logoi), 
precisamente pela forma como conjugam um momento de grande tensão 

11 Nesta acepção, pode ser usado como sinónimo de γηγενής (e.g. Platão, 
Soph. 247c e 248c).

12 (1987) 297-301.
13 Desse conceito de ‘estar fixado há muito tempo no mesmo lugar’ 

decorreram depois outras implicações: a ideia de um povo ser o primeiro inventor 
(protos heuretes) das várias technai, de cultivar a terra e o grão (ideia inseparável 
do abandono do nomadismo), de ser capaz de levar a cabo feitos assinaláveis e de 
os registar para a posteridade - em suma de fazer tudo aquilo que distingue e marca 
um estádio civilizacional mais avançado.

14 Realidade detectável, aliás, no Íon de Eurípides, vv. 10 e 20-21.

Autoctonia, Filiação Legítima e Cidadania no Íon de Eurípides



110

emocional colectiva, com a necessidade de exaltação patriótica e o simbo
lismo de devolver os corpos dos soldados caídos à terra nutriz. Este tipo de 
oratória política e epidíctica parece ter sido bastante cultivada, embora 
quase todos esses discursos se tenham perdido. Do que se conserva, tem 
um interesse particular a famosa oração fúnebre que Tucídides (2.35-46) 
coloca na boca de Péricles, bem como os Epitaphioi atribuídos a três dos 
oradores do cânone: Hiperides 6, Demóstenes 60 e Lísias 2 – sendo que 
estes dois últimos são considerados frequentemente, mas não de forma 
unânime, trabalhos espúrios.15 A estes há que acrescentar o Menéxeno de 
Platão, um trabalho interpretado como uma espécie de tour de force, ao 
qual se atribuem geralmente propósitos paródicos, mas que não deixará 
ainda assim de constituir um exemplo válido dos topoi explorados nas 
estratégias de glorificação de Atenas.

 Não cabe agora evocar em pormenor os momentos que marcaram a 
evolução do termo autochthon que, quando ocorre nestes contextos, apesar 
de continuar a manter o sentido  inicial de ‘habitar desde sempre no mesmo 
lugar’, aparece também com frequência na acepção expandida de ‘brotar 
da terra’.16 Ainda assim, valerá a pena recordar um pequeno passo do 
Epitaphios (60.4) atribuído a Demóstenes, pela forma como regista certas 
implicações adjacentes ao conceito de autoctonia, que serão muito perti
nentes também para a análise do Íon de Eurípides:

Ἡ γὰρ εὐγένεια τῶνδε τῶν ἀνδρῶν ἐκ πλείστου χρόνου παρὰ πᾶσιν 
ἀνθρώποις ἀνωμολόγηται. οὐ γὰρ μόνον εἰς πατέρ’ αὐτοῖς καὶ τῶν 
ἄνω προγόνων κατ’ ἄνδρ’ ἀνενεγκεῖν ἑκάστῳ τὴν φύσιν ἔστιν, ἀλλ’ εἰς 
ὅλην κοινῇ τὴν ὑπάρχουσαν πατρίδα, ἧς αὐτόχθονες ὁμολογοῦνται 
εἶναι. μόνοι γὰρ πάντων ἀνθρώπων, ἐξ ἧσπερ ἔφυσαν, ταύτην 
ᾤκησαν καὶ τοῖς ἐξ αὑτῶν παρέδωκαν, ὥστε δικαίως ἄν τις ὑπολάβοι 
τοὺς μὲν ἐπήλυδας ἐλθόντας εἰς τὰς πόλεις καὶ τούτων πολίτας 
προσαγορευομένους ὁμοίους εἶναι τοῖς εἰσποιητοῖς τῶν παίδων, 
τούτους δὲ γνησίους γόνῳ τῆς πατρίδος πολίτας εἶναι.

A nobreza (eugeneia) destes homens tem sido reconhecida, desde tempos 
imemoriais, pela humanidade inteira. Pois cada um deles e dos seus 

15 Cohen (2000) 94-95 e n. 99.
16 Cohen (2000) 96-102, apresenta uma sugestiva síntese das principais 

variantes que ocorrem nestes textos.

Delfim Ferreira Leão



111

antepassados mais remotos pode traçar a ascendência, um a um, não apenas 
ao pai biológico, mas também a toda a pátria (patris), em comum, à qual 
se diz que pertencem como autochthones. Com efeito, somente eles, entre 
toda a humanidade, brotaram dela e, depois de nela habitarem, a passaram 
aos seus descendentes. Por isso, é com justiça que se pode assumir que os 
que vieram como emigrantes (epelydes) para estas póleis, e se designam por 
cidadãos iguais (politai homoioi), são na verdade comparáveis aos filhos 
adoptivos (eispoietoi paides), enquanto aqueles são cidadãos legítimos 
(gnesioi politai), nascidos da própria pátria.

Este texto constitui um bom exemplo da forma como os vários temas 
ligados ao mito da autoctonia se interpenetram. Com efeito, o orador 
começa por dizer que a origem comum é dada não tanto pelo solo, mas pela 
própria patris da qual brotaram ou na qual sempre viveram (pois neste 
passo autochthones parece oscilar entre os dois sentidos básicos). O orador 
faz depois uma comparação entre esses verdadeiros filhos da pátria, 
nascidos de forma legítima (gnesioi politai) e os filhos de antigos emigrantes 
(epelydes), os quais, sendo embora considerados cidadãos de igual estatuto 
jurídico (politai homoioi), estão na verdade moralmente num estádio infe
rior, como se fossem filhos adoptivos (eispoietoi paides). Ora é interessante 
notar que, nessa relação dialógica com o passado distintivo de uma 
ascendência pura, o orador inscreva também uma série de três princípios, 
marcados pela lógica da exclusividade: brotar da própria terra (ἐξ ἧσπερ 
ἔφυσαν),  habitá-la com um  sentimento de plena legitimidade (ταύτην 
ᾤκησαν) e, finalmente, transmiti-la aos descendentes que brotaram desses 
mesmos cidadãos (ἐξ αὑτῶν παρέδωκαν).

Esta ideia de uma ligação especial à terra com um sentimento 
congénito de propriedade tem passado despercebida à generalidade dos 
estudiosos,17 embora seja na realidade um aspecto importante, pela forma 
como permite esclarecer certas peculiaridades ligadas à posse da terra 
(enktesis), um direito conotado também fortemente com uma inclusão 
parcial de metecos e estrangeiros, que poderia (ou não) conduzir à concessão 
final do estatuto de cidadania. Como é bem sabido, do ponto de vista 
jurídico, o metoikos não era um cidadão, mas tinha a vantagem de estar 
legalmente integrado na comunidade e, por isso, poderia gozar de um grau 
de protecção maior do que o de um xenos não residente.

17 Foi sublinhada pela primeira vez, ao que sabemos, por Leão (2010).

Autoctonia, Filiação Legítima e Cidadania no Íon de Eurípides



112

Ainda assim, uma pólis poderia optar por conceder alguns privilégios 
especiais a estrangeiros (que nem sempre teriam já o estatuto de metecos). 
Entre essas marcas de distinção, encontrava-se a enktesis: o direito à posse 
de bens imóveis em território ático. Em princípio, apenas os cidadãos de 
plenos direitos gozariam desta prerrogativa, pelo que os metecos poderiam 
somente ser arrendatários. A concessão do direito à enktesis, fosse de terra 
e de casa ou apenas de casa, revestia-se portanto de um poderoso valor 
emblemático. Atendendo à enorme importância económica que os estran
geiros e em especial os metecos detinham em cidades abertas ao comércio, 
como Atenas, chega a parecer contraditório que essas pessoas não tivessem 
capacidade para deter direito de propriedade sobre casas e terras, sendo 
assim impedidas, por exemplo, de contrair empréstimos com garantia real 
sobre esses mesmos bens.18 Daí que um autor como Xenofonte (Vect. 2.6) 
possa sugerir que uma das formas de tornar Atenas mais atractiva para os 
visitantes seria a de conceder com mais facilidade o direito de enktesis a 
metecos. Apesar de as inscrições registarem com alguma frequência a 
outorga do direito de enktesis, na verdade as póleis encaravam a  concessão 
desse privilégio como uma excepção.19

Uma limitação deste cariz respeitante aos direitos de propriedade 
deve entender-se, precisamente, no quadro da importância simbólica 
atribuída à posse da terra, de que o mito da autoctonia constitui prova
velmente a expressão mais paradigmática. Com efeito, as várias inter
pretações de autochton antes referidas para o caso específico de Atenas 
insistem na ideia de que o estatuto de um polites de ascendência pura 
assenta numa ligação primordial, continuada e mesmo congénita entre o 
cidadão e o solo pátrio, que pode por isso ser visto como ‘terra-mãe’, seja 
porque alimentou os seus filhos desde o nascimento, seja porque está 
disposto a recebê-los de volta no seu seio depois de mortos. E isto é válido 
quer se interprete autochthon como ‘o que vive na mesma terra desde há 
muito tempo’ ou, na versão mais elaborada, como ‘o que brotou do próprio 

18 Harrison (1968-1971) I.237-238. Um pouco antes (p. 153), o mesmo 
estudioso salienta que nenhum xenos ou metoikos poderia receber um bem imóvel 
por testamento, a menos que lhe tivesse sido concedido o privilégio da enktesis.

19 Por outro lado, o facto de as inscrições terem a preocupação de registar 
que o direito seria concedido a determinada pessoa e “aos seus descendentes” tem 
sido interpretado como sinal de que esse direito não se tornava automaticamente 
hereditário – o que constitui mais um indício do seu carácter defensivo e 
excepcional.

Delfim Ferreira Leão



113

solo’.20 E se é inegável que essa ideia se desenvolveu ao serviço da 
propaganda política e ideológica no mito da autoctonia, a sua presença 
pode detectar-se também no substrato sociológico que justifica uma 
prerrogativa específica do estatuto do polites: o direito de possuir terra e os 
bens que nela assentam as suas fundações (as casas), bem como a capacidade 
de os transmitir aos descendentes. Isso ajuda a entender a relevância atri
buída à enktesis, que só era concedida a elementos estranhos ao corpo 
cívico na sequência de um procedimento destinado a honrar alguém com 
especial deferência. Com efeito, se a terra pode ser considerada mãe — em 
sentido metafórico e também denotativo —, torna-se evidente que um filho 
verdadeiro, consciente e dedicado não a pode alienar de ânimo leve.

2. O Íon de Eurípides 

O leque de princípios evocados na secção anterior encontra-se, na 
verdade,  claramente operativo no Íon de Eurípides, uma tragédia que 
explora de maneira muito crítica as contradições do mito da autoctonia, 
precisamente pelos níveis de exclusão que pode promover, projectando 
essas mesmas incoerências até ao nível do paradoxo. A abordagem proposta 
nesta segunda parte do estudo visa analisar a forma como o horizonte 
jurídico, com o qual o ateniense médio estaria por certo familiarizado, pode 
estimular uma leitura reveladora de interessantes conexões entre o referente 
legal e a interpretação da obra literária.

Que o problema da autoctonia assume uma posição central neste 
drama euripidiano é uma realidade patente logo desde o prólogo enunciado 
por Hermes. Com efeito, no resumo que faz das circunstâncias que 
acompanharam a concepção e nascimento irregulares de Íon, o deus avança 
desde logo o tema da autoctonia, seja implicitamente, ao referir a ascendên
cia de Creúsa, apresentada como ‘filha de Erecteu’ (v. 10: παῖδ’ Ἐρεχθέως), 
seja através da identificação expressa de Erictónio como ‘nascido da terra’ 
(vv. 20-21: τοῦ τε γηγενοῦς Ἐριχθονίου). Conforme se viu na secção 
anterior, a conexão entre a história primitiva de Atenas e as figuras de Erecteu 
e Erictónio remonta a tempos bastante recuados, sendo, por conseguinte, 

20 O passo do discurso fúnebre atribuído a Demóstenes (60.4), antes 
evocado, é disso mesmo um claro exemplo. E o Menéxeno de Platão, pese embora 
a sua natureza paródica, está profundamente permeado por este imaginário. Cf. 
237a-238d.

Autoctonia, Filiação Legítima e Cidadania no Íon de Eurípides



114

anterior ao desenvolvimento do mito da autoctonia, mas no tempo de 
Eurípides as duas tradições já se haviam fundido, no sentido de expandir a 
leitura do termo autochthon, ao favorecer a ideia de uma relação nutriz entre 
a terra e os Atenienses.21 De resto, uns versos adiante, Hermes salienta isso 
mesmo de forma clara, ao reproduzir as instruções que recebera de Apolo, 
quando do nascimento de Íon:  “dirige-te ao povo autóctone da ilustre Atenas” 
(v. 29-30: ἐλθὼν λαὸν εἰς αὐτόχθονα κλεινῶν Ἀθηνῶν).

Esta insistência na autoctonia de Creúsa e dos Atenienses irá tornar 
ainda mais evidente o contraste estabelecido com Xuto, cujo casamento 
com a jovem amante de Apolo é apresentado como uma ligação desigual, 
mesmo tendo sido motivada por uma conjuntura extraordinária. A forma 
como Hermes apresenta a questão sintetiza, de maneira bastante eficaz, a 
essência jurídica da conveniente solução encontrada por Apolo para a 
melindrosa situação política e social do oikos de Creúsa (vv. 57-73):

Por seu lado Creúsa, mãe do jovem, casou (γαμεῖται) com Xuto nas seguintes 
circunstâncias: surgiu, entre Atenas e os Calcodôntidas — a quem pertence 
a terra de Eubeia —, uma onda de guerra. Ao dar o seu melhor por Atenas, 
Xuto saiu vitorioso e recebeu a honra de casar (γάμων) com Creúsa. Apesar 
de ser estrangeiro (οὐκ ἐγγενὴς ὤν), era aqueu, filho de Éolo, rebento de 
Zeus. Mas o longo casamento é estéril (ἄτεκνος) e vêm ambos para este 
oráculo de Apolo, devido ao desejo de descendência (ἔρωτι παίδων).  É 
Lóxias que conduz o destino (τὴν τύχην) a este ponto; não está tão desatento 
como parece. Pois o deus dará a Xuto, quando ele entrar neste templo, o 
seu próprio filho: dirá que nasceu dele, de modo a que, entrando em casa da 
mãe, o filho seja reconhecido por Creúsa, o casamento (γάμοι) com Lóxias 

21 No caso concreto de Íon, o mito de Erictónio apresentava ainda vantagens 
acrescidas, porquanto existiam evidentes semelhanças entre a maneira como 
ambos haviam sido concebidos. Conforme sintetiza Lourenço (1994) 40 n. 5, “A 
afinidade de circunstâncias entre Erictónio e Íon é um motivo importante ao longo 
da peça: tal como o herói nascido da Terra, Íon foi concebido na sequência de uma 
violação; foi exposto numa gruta, símbolo ctónico por excelência, guardado por 
serpentes. Note-se, ainda, que Erictónio foi dado por Atena a Cécrops porque este 
não tinha filhos, tal como Apolo haverá de dar Íon a Xuto pela mesma razão.” As 
traduções do Íon serão sempre feitas a partir da versão portuguesa de F. Lourenço, 
razão pela qual, na evocação de passos deste drama, não será citado o original 
grego, excepto no respeitante aos termos e expressões mais pertinentes para o 
tema em análise.

Delfim Ferreira Leão



115

permaneça secreto e o rapaz fique com o que lhe é devido.

Este passo comporta algumas particularidades dignas de nota. Em 
primeiro lugar e embora seja um aspecto secundário para os objectivos 
deste estudo, importa referir a ambiguidade resultante do uso do termo 
gamos (e seus derivados) para designar a associação de Creúsa com Xuto 
e com Apolo. No primeiro caso, o termo implica uma alusão à celebração 
do matrimónio, mas no segundo qualifica simplesmente uma relação de 
natureza sexual. Ao escolher um termo da mesma família vocabular para 
descrever, em contextos muito próximos, duas diferentes situações, Eurí
pides contribui para acentuar a natureza ambivalente da relação de Creúsa 
e Apolo, tal como vem caracterizada ao longo da peça.22 Outro aspecto 
importante para o desenvolvimento da acção assenta no facto de Xuto ser 
considerado estrangeiro, facto que, apesar da sua ilustre ascendência divina, 
perturba claramente o seu posicionamento na estrutura do governo de 
Atenas. Acresce a essa limitação a circunstância de o casamento ser ‘sem 
filhos’ (ateknos), o que colocava obviamente em risco a continuidade do 
oikos.23 É por este conjunto de razões que a solução preparada por Apolo é 
uma mentira tão obsessivamente conveniente: ao fazer crer a Xuto que Íon 
é filho dele e ao permitir a Creúsa encontrar e aceitar o filho, o deus salva 
todas as aparências de uma ética social e religiosa confortavelmente 
instalada, não apenas porque mantém em segredo o seu acto de abuso, 
como garante a continuidade do oikos em termos socialmente aceitáveis, 
além de salvaguardar igualmente a superioridade da autoctonia no acesso 
ao governo de Atenas. E dentro desta cadeia retorcida de conveniências 
múltiplas se articulam na perfeição dois princípios reguladores à primeira 
vista contrários e inconciliáveis: a evolução errática dos acontecimentos 
(assinalados pela referência à tyche) e o aparente desinteresse de Apolo, 

22 Este pormenor é importante para compreender também o tipo de linguagem 
usada para descrever o tópico da violação. Devo esta  informação a A. Scafuro, 
que habilmente identifica o que ela chama de “code of ‘female’ shame-directed 
discourse” na forma como Creúsa e outras heroínas trágicas falam acerca da 
experiência da violação. Vide Scafuro (1990), sobretudo 138-149, para o caso de 
Creúsa no Íon de Eurípides.

23 De resto, boa parte das reflexões feitas pelo Coro durante o Primeiro 
Estásimo procura sublinhar a importância de ter descendência (vv. 472-491), sendo 
atribuída particular importância ao papel dos filhos na transmissão do património 
e na defesa da pátria.

Autoctonia, Filiação Legítima e Cidadania no Íon de Eurípides



116

quando na realidade tudo obedeceria a um desígnio premeditado do 
deus. Ou seja, as palavras iniciais de Hermes apresentam não apenas os 
antecedentes da acção, como a essência do horizonte legal que lhe serve 
de referência, além de que adianta, desde logo, a oportuna solução en
contrada. Será esta tessitura de intenções que as partes do drama irão 
confirmar repetidamente, como se poderá constatar através da evocação 
de alguns dos momentos mais significativos da argumentação usada pe
las personagens.

Na sua primeira aparição em cena, Íon mostra ter assumido a expec
tável posição social de quem havia sido uma criança exposta e, portanto, 
sem filiação identificada (vv. 109-11): “Pois tendo crescido sem pai nem 
mãe (ἀμήτωρ ἀπάτωρ τε γεγὼς), sirvo o templo de Febo que me criou.” 
Ainda assim, o jovem sente uma ligação especial a Apolo e por isso se lhe 
refere, com profunda ironia dramática, na qualidade de “pai que me deu o 
ser” (v. 136: μοι γενέτωρ πατήρ). A razão para esse afecto filial em relação 
ao deus tem que ver não com a consciência de que poderia ser filho dele 
— facto que obviamente ignora —, mas com a gratidão decorrente de ter 
encontrado alimento e protecção junto do seu templo. Com efeito, é essa a 
lógica retributiva que se espera da ética das relações entre senhor e servo, 
como o próprio Íon reconhece e à qual de bom grado aderiu: servir (vv. 
182-183: δουλεύσω, θεραπεύων) a quem fornece alimento e protecção 
(vv. 137-139: τὸν βόσκοντα, τὸν δ’ ὠφέλιμον).24 Este princípio retributivo 
também se aplica à relação entre pais e filhos legítimos, mas numa lógica 
completamente distinta: com efeito, à paidoboskia/paidotrophia o filho 
legítimo deve responder, mais tarde, com a geroboskia/gerotrophia. Estes 
dois últimos princípios são, no entanto, directamente proporcionais, porque 
se observam entre pessoas com o mesmo estatuto social, ao contrário das 
obrigações cultivadas entre servo e senhor, que assentam precisamente na 
consciência da desigualdade estatutária.25

O diálogo inicial entre Íon e Creúsa recupera, de novo, todo o ima
ginário ligado a Erictónio, Erecteu e à autoctonia,26 que serve de pano de 

24 Mais adiante, no diálogo com Creúsa (v. 309-311), Íon afirma-se como 
escravo (doulos) de Apolo, mas desconhece as circunstâncias que o conduziram a 
essa situação.

25 Questão abordada mais amplamente em Leão “Paidotrophia et gerotrophia 
dans les lois de Solon”, trabalho que se encontra ainda  no prelo.

26 Vv. 266-270. O v. 267 é particularmente expressivo, referindo-se a 

Delfim Ferreira Leão



117

fundo para retomar a ideia, sugerida já no prólogo por Hermes, de que o 
casamento entre Creúsa e Xuto constitui uma ligação desigual, em termos 
que vale a pena recordar na íntegra (vv.  289-293):

Íon: Mas quem dentre os Atenienses, senhora, é que te desposou?
Creúsa: Não foi um cidadão (ἀστός) ateniense, foi um estrangeiro (ἐπακτὸς 
ἐξ ἄλλης χθονός).
Íon: Quem? Alguém que tenha nascido nobre (εὐγενῆ), forçosamente...
Creúsa: Foi Xuto, nascido de Éolo, filho de Zeus.
Íon: E como, sendo estrangeiro (ξένος), é que te obteve a ti, que és de Atenas 
(ἐγγενῆ)?

Este passo é particularmente interessante, para entender a forma como 
o tema da autoctonia vai sendo amplificado ao longo do drama. À pergunta 
de Íon, que esperaria que Creúsa tivesse casado com um ateniense, ela 
responde significativamente que não casou com um ‘cidadão’ (ἀστός), 
mas antes com um estrangeiro, que refere através de uma longa perífrase, 
onde avulta a noção de ‘terra’ : à letra ‘alguém importado de uma outra 
terra’ (ἐπακτὸς ἐξ ἄλλης χθονός). Íon insiste em que esse estrangeiro 
deverá ser por certo alguém de nascimento nobre (εὐγενῆ), mas nem a 
ascendência divina de Xuto impede que se espante com o facto de um 
estrangeiro (ξένος) ter desposado uma pessoa nativa (ἐγγενῆ). Creúsa 
explicará mais adiante que o seu casamento com Xuto decorreu de um dote 
de guerra, pela forma como o actual marido havia defendido Atenas.27 O 
que surpreende nesta situação não é tanto a realização de um casamento 
nestas circunstâncias, mas antes o facto de Xuto ter ficado a viver em 
Atenas.28 Com efeito, os casamentos mistos eram relativamente frequentes 
em Atenas, ao menos até à lei da cidadania de Péricles, mas geralmente era 
a mulher que se deslocava para o oikos do marido e não o contrário. É esta 
conjuntura, aliada à autoctonia de Creúsa, que debilita a posição de Xuto, 

Erictónio: “Foi da terra que nasceu o teu antepassado, pai de teu pai?” (ἐκ γῆς 
πατρός σου πρόγονος ἔβλαστεν πατήρ;).

27 Já Hermes se tinha referido a esse pormenor (vv. 58-64).
28 O casamento de Édipo com a rainha de Tebas, viúva de Laio (e sua mãe), 

como recompensa por haver livrado a cidade da Esfinge, tem de comum com a 
posição de Xuto o facto de ambos terem recebido uma recompensa excepcional, 
na sequência de um serviço particularmente importante prestado à cidade que os 
acolheu. 

Autoctonia, Filiação Legítima e Cidadania no Íon de Eurípides



118

enquanto estrangeiro, numa cidade como Atenas, mesmo sendo descendente 
de Zeus e tendo praticado feitos suficientemente marcantes para lhe 
permitirem merecer aqueles esponsais.

Estas contingências voltam a estar presentes quando Xuto revela a 
Íon que o jovem é seu filho, num diálogo permeado pelo humor equívoco 
e pela ambiguidade, não só na forma como Xuto aborda Íon (que, num 
primeiro momento, julga estar a ser assediado29), como ainda pela maneira 
como responde à questão de Íon ser tanto seu filho como oferta de Apolo 
(v. 537). A ambiguidade continua ainda no facto de Xuto se ter esquecido 
de perguntar ao deus quem era a mãe da criança, pormenor que motivou a 
ambos um subtil comentário (v. 542):

{Ιων} γῆς ἄρ’ ἐκπέφυκα μητρός; {Ξο.} οὐ πέδον τίκτει τέκνα.

Íon: Nasci com a terra como mãe.
Xuto: A terra não dá à luz crianças.

A ironia do passo é dupla, pois ambos parecem desautorizar o mito de 
autoctonia:30 Xuto de forma directa e Íon ao sugerir uma hipótese que não 
passa de um comentário sardónico, que o leva, aliás, logo adiante, a aventar 
a possibilidade de Xuto ter tido um ‘leito ilegítimo’ (v. 545: ἦλθες ἐς 
νόθον τι λέκτρον;) que estaria na origem do seu nascimento. Em resultado 
desta revelação, o jovem livra-se da condição de escravo (v. 556: 
ἐκπεφεύγαμεν τὸ δοῦλον), mas nem a reputada ascendência divina de 
Xuto, que se estenderia também a Íon (v. 559), chegaria para o livrar do 
estigma de ser um filho ilegítimo (nothos), precisamente o termo por ele 
usado alguns versos antes para qualificar os supostos devaneios eróticos de 
Xuto. Com efeito, à luz da prática usual do direito ático, um filho de uma 
relação clandestina poderia ver reconhecida a paternidade e assim garantir 
a liberdade, mas continuava a ser considerado nothos, sendo penalizado 
em termos de prerrogativas legais.31 Embora o argumento do drama 
euripidiano se passe no passado mítico da cidade, ainda assim é muito 
claro que o comentário que Íon tece, ainda no Segundo Episódio, pressupõe 

29 Já Wilamowitz (1926) 111, reconhecia que esta cena tinha a aparência de 
“ein erotischer Überfall”.

30 Neste sentido se pronunciava já Conacher (1967) 284 n. 53, ao ver nas 
palavras de Xuto uma ridicularização deste mito ateniense.

31  Para mais pormenores, vide Leão (2005) 21-22 e 28.

Delfim Ferreira Leão



119

uma audiência familiarizada com as expectativas legais de um cidadão de 
finais do séc. V (vv. 585-594):

O aspecto das situações, vistas de perto e de longe, não parece ser o mesmo. 
Bendigo o que sobreveio, pois encontrei em ti um pai. Mas ouve, pai, as 
coisas de que estou a tomar consciência. Dizem que o povo da gloriosa e 
autóctone (αὐτόχθονας) Atenas é uma raça livre de sangue estrangeiro (οὐκ 
ἐπείσακτον γένος) – e é lá que eu, detentor de duas desgraças, vou cair: 
filho de pai estrangeiro (πατρός τ’ ἐπακτοῦ) e eu próprio de nascimento 
ilegítimo (καὐτὸς ὢν νοθαγενής). E com este estigma vergonhoso ficarei 
sem jeito e, não sendo ninguém, não serei chamado por nenhum nome.

Este passo sintetiza, de forma notável, as tensões sociais que talvez 
andassem na ordem do dia, se de facto o Íon foi composto à volta de 413, 
portanto na altura do desastre da expedição à Sicília, evento que representaria 
um sério revés para a democracia ateniense e prepararia o campo para a 
revolta oligárquica que se seguiria pouco depois.32  Por outras palavras, as 
reflexões de Íon espelham as consequências nefastas do mito da autoctonia 
quando conjugado com a lei de Péricles relativa à cidadania: apesar de ser 
livre e de a sua paternidade ser reconhecida por Xuto (o qual por sua vez 
descende de Zeus e é casado com uma ilustre cidadã autóctone), Íon sente 
que, aos olhos dos restantes atenienses, nunca passará do estatuto de nothos 
(νοθαγενής) — o que lhe tolherá qualquer veleidade de ser plenamente 
aceite pelos verdadeiros autóctones.33

Xuto apercebe-se dos riscos e, por isso e para não ferir a susceptibili
dade da esposa, que julgava estéril, decide-se a levar Íon na qualidade de 
‘visitante’ e não como filho (v. 656: ἄξω θεατὴν δῆθεν, οὐχ ὡς ὄντ’ 
ἐμόν), até que o tempo oportuno (kairos) lhe permitisse convencer Creúsa 
a aceitar que ficasse ‘com o ceptro daquela terra’ (v. 660: σκῆπτρα τἄμ’ 

32 O golpe oligárquico de 411, que daria origem ao efémero governo dos 
Quatrocentos. Sobre esta questão, vide Ferreira e Leão (2010) 229-231. Sobre a 
datação do Íon, vide Lourenço (1994) 14-15.

33 É por si mesma evidente a semelhança deste raciocínio com as implicações 
do passo do Epitaphios (60.4) atribuído a Demóstenes, e comentado no termo da 
primeira parte deste estudo. Não falta, sequer, a relação clara entre a autoctonia e o 
direito à posse da terra (enktesis) e ao seu governo. Cf. vv. 1295-1303, em especial 
a afirmação de Creúsa (v. 1299: ἐπίκουρος οἰκήτωρ γ’ ἂν οὐκ εἴη χθονός): “Um 
aliado estrangeiro não deveria possuir terra”.

Autoctonia, Filiação Legítima e Cidadania no Íon de Eurípides



120

ἔχειν χθονός). Embora não abertamente declarada, a estratégia de Xuto 
parece passar por levar Íon como convidado seu de visita à cidade (theates), 
ensaiando talvez com o tempo uma integração paulatina, que poderia passar 
por fazer de Íon um meteco ou um filho adoptivo, conseguir que fosse 
elevado a cidadão pela pólis ateniense e, por último, abrir-lhe o caminho 
do trono. Embora este plano de actuação seja meramente especulativo, o 
certo é que o fim último será de facto atingido: Íon acabará por ser integrado, 
repondo a esperança de manutenção do oikos de Xuto e de Creúsa e 
ocupando o governo de Atenas. Porém, como Atena explicará no ex 
machina final, isso fica a dever-se, em última análise, à efectiva autoctonia 
de Íon e não à putativa paternidade de Xuto (vv. 1571-1572): “Creúsa, 
dirige-te com o teu filho ao país de Cécrops (Κεκροπίαν χθόνα) e senta-o 
no trono real (θρόνους τυραννικοὺς)! É que, descendendo de Erecteu, é 
justo que ele reine sobre a minha terra (τῆς ἐμῆς ὅδε χθονός).”

O tema da autoctonia é, assim, explorado por Eurípides até ao 
paroxismo mais surpreendente: embora Xuto tenha uma ascendência 
notável, que entronca no próprio Zeus, o seu contributo para a resolução do 
problema é meramente instrumental; o dramaturgo chega ao ponto de 
sustentar, pela boca de Creúsa (vv. 1539-1545), que, se tivesse sido declarado 
filho de Apolo, Íon não passaria de um filho bastardo, sem direito à herança 
nem ao nome do pai. Estão, por isso, revestidas de intensa ironia as palavras 
finais de Atena, ao expor as vantagens de um plano divino (tacitamente 
assumido pelos humanos), cujo único objectivo é salvaguardar uma solução 
socialmente eficaz porque permite manter um engano para todos conveniente. 
A autoctonia falou mais forte nos bastidores da acção, mas na aparência 
respeitaram-se as regras de convívio social, cujo carácter absurdo é reforçado 
pela embrulhada jurídica a que deram origem: contrariamente à prática legal 
dominante, foi a linhagem feminina que saiu afinal privilegiada, embora 
formalmente a linhagem masculina tenha sido também acautelada, pois um 
antigo filho nothos (de Apolo, mas não de Xuto), reconhecido pelo pretenso 
pai, virá a herdar o trono de Erecteu, sendo esse pai na verdade um estrangeiro 
que, por isso mesmo, não poderia passar a um falso filho o trono da Ática, 
pólis por excelência de cidadãos autóctones. Rebuscado, sem dúvida, mas 
será nessa mesma argumentação tortuosa que residirá a falácia democrática 
do mito da autoctonia, tão habilmente exposta pelo dramaturgo.

Mas para formalizar este logro conivente que a todos tranquilizou, nada 
melhor do que a fina ironia euripidiana concentrada na superior declaração 
de Atena, com a qual se encerra também esta análise (vv. 1595-1603):

Delfim Ferreira Leão



121

Apolo resolveu tudo da melhor maneira. Primeiro, deu-te um parto sem 
sofrimento de modo a que os teus familiares não se apercebessem de nada. 
Depois de teres dado à luz este rapaz e de o teres envolvido em faixas, manda 
a Hermes que o agarre nos seus braços e o traga para cá; alimentou-o e não 
deixou que ele morresse. Agora tens de calar o facto de a criança ter nascido 
de ti, para que a ilusão possa apoderar-se de Xuto de modo aprazível e para 
que tu, mulher, te vás embora com o bem que é teu.

Bibliografia citada

Bearzot, Cinzia
 — 2007: “Autoctonia, rifiuto della mescolanza, civilizzazione: da Isocrate 

a Megastene”, in T. Gnoli e F. Muccioli (eds.), Incontri tra culture 
nell’oriente ellenistico e romano (Milano), 7-28.

Blok, Josine H.
— 2009: “Gentrifying genealogy: on the genesis of the Athenian 

autochthony myth”, in U. Dill e C. Walde (hrsg.), Antike Mythen. 
Medien, Transformationen und Konstruktionen  (Berlin), 251-275.

Boegehold, Alan L.
— 1994: “Pericles’ citizenship law of 451/0 B.C.”, in A. L. Boegehold e A. 

C. Scafuro (eds.), Athenian identity and civic ideology (Baltimore), 
57-66.

Cohen, Edward E.
—  2000: The Athenian nation (Princeton).
Conacher, D. J.
1967: Euripidean drama. Myth, theme and structure (Toronto).
Ferreira, José Ribeiro & Leão, Delfim
— 2010: Dez grandes estadistas atenienses (Lisboa).
Forsdyke, Sara
— 2005: Exile, ostracism, and democracy. The politics of expulsion in 

ancient Greece  (Princeton).
Harrison, A. R. W.
— 1968-1971: The law of Athens. II vols. (Oxford).
Leão, Delfim F.
— 2005: “Sólon e a legislação em matéria de direito familiar”, Dike, n. s. 

8, 5-31.

Autoctonia, Filiação Legítima e Cidadania no Íon de Eurípides



122

— 2010: “Cidadania, autoctonia e posse de terra na Atenas democrática”, 
Cadmo 20, 445-464.

Loraux, Nicole
— 1984: Les enfants d’Athéna. Idées athéniennes sur la citoyenneté et la 

division des sexes  (Paris).
Lourenço, Frederico
—  1994: Eurípides. Íon. Tradução do grego, introdução e notas (Lisboa).
MacDowell, Douglas M.
— 1978: The law in classical Athens (London).
Miller, Michael James
— 1982: The Athenian autochthonous heroes from the Classical to the 

Hellenistic Period (Harvard). Dissert. polic.
Papageorgiou, Antiope P.
— 1997: The citizenship law of Pericles, 451/0 B.C. (Vancouver). Dissert. 

polic.
Rhodes, P.J.
— 1981: A Commentary on the Aristotelian Athenaion Politeia (Oxford, 

reimpr. com addenda 1993).
Rosivach, Vincent J.
— 1987: “Autochthony and the Athenians”, CQ 37, 294-306.
Scafuro, Adele
— 1990: “Discourses of sexual violation in mythic accounts and dramatic 

versions of ‘the girl’s tragedy’”,  Differences: A Journal of Feminist 
Cultural Studies 2.1, 126-159.

Stadter, Philip A.
— 1989: A Commentary on Plutarch’s Pericles (Chapel Hill).
Valdés Guía, Miriam
— 2008: El nacimiento de la autoctonía ateniense: cultos, mitos cívicos y 

sociedad de la Atenas del s. VI a.C. (Madrid).
Wilamowitz-Moellendorff, Ulrich von	
— 1926: Euripides Ion (Weidmann, reimpr. 1969).

Delfim Ferreira Leão


