
Humanitas 63 (2011) 303-320

Contributo para o estudo da relação 
entre Estoicismo e moral tradicional 
romana em Séneca. A VniVersi generis 

hVmani societas e a pietas
erga parentes1

Paulo Sérgio Margarido Ferreira
Universidade de Coimbra

Resumo
Com base na tentativa ciceroniana de conciliação da uniuersi generis 

humani societas com a pietas erga parentes e na comparação entre to osion grego 
e a pietas latina, procura este artigo perceber porque é em atenção ao pai que o 
Hércules senequiano decide prolongar a existência, quando o euripidiano o fizera 
em atenção a seu amigo Teseu.

Palavras-chave: uniuersi generis humani societas, philia, osion, pietas erga 
deos, patriam, parentes.

Abstract
Taking into account Cicero’s attempt to conciliate uniuersi generis humani 

societas and pietas erga parentes and the comparison between to osion and latin 
pietas, this paper aims to understand why is it through the courtesy of his father 

1 De homenagem ao Professor Doutor José Ribeiro Ferreira, que tornou 
possível a minha participação na tradução da obra de Marcial e por diversas 
vezes se mostrou disponível para me esclarecer dúvidas ou facultar referências 
bibliográficas, este artigo não teria sido possível sem a preciosa ajuda da Doutora 
Maria Teresa Nogueira Schiappa de Azevedo, especialista em Platão, que agora 
se aposenta e, ao longo do tempo em que leccionámos Latim, me deu valiosos e 
experientes conselhos de natureza científico-pedagógica.



304 Paulo Sérgio Margarido Ferreira

that the Senecan Hercules decides to extend his existence, instead of, like the 
Euripidean Herakles, through the courtesy of his friend Theseus.

Keywords: uniuersi generis humani societas, philia, osion, pietas erga deos, 
patriam, parentes.

1. As eupatheiai, a generis humani societas e a pietas erga parentes

A ideia de que a emoção é uma componente fundamental dos meca
nismos da razão, defendida, entre outros, por William James no século 
XIX, e Damásio nos séculos XX e XXI,2 não constitui uma teoria com
pletamente alheia ao modo como os estóicos encaravam as emoções: no 
propósito, com efeito, de desmistificar a ideia de que o termo “emoção” 
seria, para aqueles filósofos, invariavelmente sinónimo de “paixão”, e de 
que o ideal estóico passaria pela ausência, no indivíduo, de emoções, pro
curou Graver, em estudo de 2007, demonstrar que a psicofisiologia estóica 
considerava, além da existência de affectus, a de reacções involuntárias e, 
por conseguinte, refractárias a quaisquer tipos de conceptualização; a de 
pré-emoções, que, com a repetição, evoluíam para emoções; e a de eupa
theiai, isto é, de respostas isentas de falsas crenças e/ou pressupostos e, ao 
cabo, emocionalmente positivas, como o temor respeitoso, a reverência, a 
alegria, o regozijo, certos tipos de amor e de amizade, de anseio e de 
desejo.3

Depois de, com base na conjugação de um critério temporal (“present”, 
“in prospect”) com um ético-moral (“good”, “evil”), ter distinguido, das 
emoções sentidas pela maioria das pessoas (“delight”, “desire”, “distress” 
e “fear”), as que sapientes e sensatos costumavam experienciar (“joy”, 
“wish”, “caution”), procedeu Graver à discriminação, a partir de Diógenes 
Laércio 7.116 e de Pseudo-Andronico, De Affectibus 6 (SVF 3.432), e no 
âmbito do segundo grupo de géneros referidos, das seguintes espécies:4

2 Damásio 2001, 22ª ed.: 14.
3 Graver 2007: 2ss.
4 Graver 2007: 54, 58 (quadro), 59 e 232 n. 48.



305
Contributo para o Estudo da Relação entre Estoicismo

e Moral Tradicional Romana em Séneca

Genus JOY
enjoyment (terpsis): joy befiting 

the surrounding advantages
cheerfulness (euphrosyne): joy 

in the sensible person’s deeds
good spirits (euthymia): joy 

in the management or self-
sufficiency of the universe

Genus WISH
good intent (eunoia): a wish for good things 

for another for that person’s own sake
goodwill (eumeneia): lingering good intent
welcoming (aspasmos): continous good intent
cherishing (agapesis): [definition missing]
Here also belongs:
<erotic love (eros): an effort to form a 

friendship, through perceived beauty.>
Genus CAUTION
moral shame (aidos): caution against correct 
censure
reverence (hagneia): caution against misdeeds 

concerning the gods

Em Ep. 78.1-2 recorda Séneca que, apesar de a ameaça de tuberculose 
e a extrema magreza o terem levado, na juventude, a ponderar a hipótese 
de se suicidar, de semelhante propósito se vira demovido pela lembrança 
da idade de seu querido pai, do desejo do ancião de que continuasse a 
viver, e, ao cabo, pela ideia de que, em certas circunstâncias, continuar 
vivo é manifestação de coragem. Se se tiver em conta que, no Hercules 
furens de Eurípides, a decisão do protagonista de permanecer vivo era fruto 
de uma concessão à preocupação de seu amigo Teseu, não será de excluir 
a hipótese de, para a decisão de Hércules de, em atenção ao pai Anfitrião, 
continuar a viver, muito ter contribuído a interferência da moral tradicional 
romana. Importa, com efeito, não esquecer o modo como o pius Eneias 
salva, do incêndio troiano, o pai, o filho e os penates. Do exemplo da pietas 
da personagem virgiliana se socorre, de resto, Séneca, em Ben. 3.37.1, para 
mostrar não só que um filho pode ser benfeitor do pai, mas também que 
pode ultrapassar os benefícios concedidos pelo pai.

Tal é a preocupação de Paulina com o estado de saúde do Filósofo e a 
insistência no sentido de se dirigir à casa de campo de Nomento para se 
restabelecer do acesso de febre que dele tomara conta, que Séneca acaba 
por ceder e justificar deste modo a sua decisão (Ep. 104.3): Indulgendum 
est enim honestis adfectibus. «Há que respeitar os afectos nobres.»

Ainda que se possa ver nas palavras citadas ou no sucesso ocorrido 
com o pai manifestações da eunoia, referida por Laércio e Graver e definida 



306

por Pseudo-Andronico, a verdade é que, do confronto dos sucessos con
siderados com, p. ex., Dial. 6.10.1ss. – onde os filhos aparecem a par dos 
cargos, das riquezas, dos amplos átrios, dos vestíbulos repletos de clientes 
não admitidos, de um nome ilustre, de uma mulher distinta e formosa, 
como luxos que uma entidade superior nos emprestou e, a qualquer 
momento, pode reclamar –,5 talvez seja possível depreender certa tensão 
entre, de um lado, uma ortodoxia estóica, que, apesar de ver no pneuma o 
meio pelo qual as características hereditárias se transmitem de geração em 
geração, situa os laços familiares na categoria de indiferentes que não 
devem condicionar o tratamento a dar a qualquer homem, e, do outro, a 
moral tradicional romana, que tanto valorizava a pietas erga deos, patriam 
et parentes.

A dificuldade em conciliar a indiferença relativamente a laços fami
liares com a tradicional pietas romana ainda se torna mais visível em, p. 
ex., Cícero, Off. 4.12, onde, além de não ser clara a ordem dos deveres – 
uma vez que, se a preocupação do homem com o seu semelhante aparece 
referida à cabeça, já o desejo do homem de participar cívica e politicamente 
na vida da sua cidade ocorre entre uma alusão ao amor especial pelos 
descendentes e outra à necessidade de encontrar meios de subsistência para 
si e para os seus dependentes –, não se percebe como se pode justificar, à 
luz da razão, a inclinação do homem para o seu semelhante e a proximidade 
relativamente aos descendentes, uma vez que, no reino dos animais irra
cionais, também encontramos grupos de indivíduos da mesma espécie e a 
preocupação dos mais velhos com os mais novos pelo menos durante certo 
período da vida dos últimos.

2. A definição da uniuersi generis humani societas e a ordem dos deveres

Depois de ter considerado, entre as diferenças do homem relativamente 
aos animais irracionais, o uso da razão e a consequente capacidade de 
discernir as causas das coisas, de estabelecer aproximações analógicas e de 
prever sucessos futuros, continuou Cícero a reflectir sobre os denominadores 
comuns a toda a sociedade do género humano (in uniuersi generis humani 

5 De teor próximo do passo considerado é Dial. 11.10.1ss., onde Séneca 
recomenda a Políbio que não encare a morte do irmão como uma injustiça, mas 
veja o tempo com ele passado como um favor que lhe foi temporariamente con
cedido por quem de seu irmão era senhor e, há pouco, lho havia levado.

Paulo Sérgio Margarido Ferreira



307

societate,6 Off. 1.16.50): Eius autem uinculum est ratio et oratio quae 
docendo, discendo, communicando, disceptando, iudicando conciliat inter 
se homines coniungitque naturali quadam societate; “Desta, com efeito, o 
vínculo é a razão e a palavra que, pelo ensino, pelo estudo, pela capacidade 
de comunicar, de discutir, de julgar, concilia entre si os homens e os associa 
numa espécie de sociedade natural.”

É, por conseguinte, devido à ausência da faculdade da linguagem por 
palavras que os animais, embora dotados de coragem, não possuem sentido 
de justiça, de equidade e de bondade. Em seguida alude Cícero à necessidade 
de, nos casos devidamente regulamentados, se observarem as leis do direito 
civil, e de, nos demais e em conformidade com a máxima grega amicorum 
esse communia omnia, se respeitar o carácter comunitário dos bens que a 
natureza pôs à disposição do Homem. Com base em Énio, fr. XXIX (13), 
366-8 R2, que cita, prescreve Cícero que ao desconhecido se conceda 
quanto possa ser outorgado sem prejuízo para o dador, e inclui, entre estes 
bens, a água corrente, o fogo, um bom conselho. Alegados, no entanto, os 
escassos recursos de quem dá e as muitas necessidades de quem recebe, 
interpreta o primeiro hemistíquio do terceiro verso eniano (nihilo minus 
ipsi lucet, “em nada brilha menos para si próprio”) como a justificação para 
sermos generosos com os nossos (ut facultas sit qua in nostros simus 
liberales. 1.16.52). Mas Énio não é um filósofo estóico.

Após tecer considerações sobre os diversos factores de distinção das 
várias comunidades, sobre a superioridade da que se baseia na pertença à 
mesma cidade e sobre a que se funda nos laços familiares, sobrepõe-lhes 
Cícero a que considera a mais nobre e sólida de todas: a das pessoas de 
bem, que se parecem moralmente e se encontram ligadas pela amizade 
(Sed omnium societatum nulla praestantior est, nulla firmior quam cum 
uiri boni moribus similes sunt familiaritate coniuncti; 1.17.55). Esta co
munidade torna-nos amigos de quem nos parece dotado de beleza moral, e, 
embora todas as virtudes contribuam para a configuração do referido esta
do, são sobretudo a justiça e a generosidade que atraem as pessoas (tamen 
iustitia et liberalitas id maxime efficit, 1.17.56).

Nihil autem est amabilius nec copulatius quam morum similitudo 
bonorum; in quibus enim eadem studia sunt, eaedem uoluntates, in iis fit ut 
aeque quisque altero delectetur ac se ipso, efficiturque id quod Pythagoras 
uult in amicitia, ut unus fiat ex pluribus. Magna  etiam illa communitas est 

6 Sigo a lição de Testard 1965-1970: I 129.

Contributo para o Estudo da Relação entre Estoicismo
e Moral Tradicional Romana em Séneca



308

quae conficitur ex beneficiis ultro et citro datis acceptisque; quae et mutua 
et grata dum sunt, inter quos ea sunt, firma deuinciuntur societate. “Nada, 
porém, é mais agradável e congregador do que a semelhança dos bons 
costumes; pois naqueles que têm as mesmas preocupações, as mesmas 
vontades, sucede que cada um encontra no outro o mesmo encanto que em 
si mesmo e daí resulta o que deseja Pitágoras na amizade: que muitos se 
tornem apenas num homem. Grande é ainda aquela comunidade que se 
realiza completamente com os benefícios num e noutro sentido dados e 
recebidos; que, recíprocos e reconhecidos, entre aqueles que os trocam, 
estabelecem relações sólidas.”

Para se compreender a origem e a verdadeira dimensão da expressão 
estóica uniuersi generis humani societas, vale a pena seguir a pista que o 
próprio Cícero nos dá no passo citado e em Leg. 1.34, quando atribui a 
Pitágoras a origem da máxima de que, entre amigos, todos os bens são 
comuns. Já Timeu de Tauroménio, de acordo com Diógenes Laércio 8.10, 
o havia identificado como o autor da referida máxima, e afirmado φιλίαν 
ἰσότητα. Καὶ αὐτοῦ οἱ μαθηταὶ κατετίθεντο τὰς οὐσίας εἰς ἓν 
ποιούμενοι, “que a amizade é igualdade. E os seus discípulos punham 
todos os seus bens em comum.”7 O mesmo faziam, de resto, os Espartanos.

À máxima recorreu o cínico Diógenes para, através de um silogismo, 
demonstrar que os deuses tudo partilham com os sapientes (Diógenes 
Laércio 6.72): πάντα τῶν θεῶν ἐστι· φίλοι δὲ τοῖς σοφοῖς οἱ θεοί· 
κοινὰ δὲ τὰ τῶν φίλων· πάντα ἄρα τῶν σοφῶν. “Tudo é dos deuses; 
amigos dos sensatos são os deuses; comuns são as coisas dos amigos; tudo 
então pertence aos sensatos.”

Em Platão, Lys. 214a ss., a propósito da teoria, baseada em Homero e 
defendida por Empédocles e outros fisiocratas, de que “sempre a divindade 
impele o igual para o seu igual” (trad. Oliveira 1990, 2ª ed.: 15 e 69), não 
admite Sócrates a amizade entre bons, e, considerada a possibilidade de a 
parte má do ‘nem mau nem bom’ ser a causa eficiente do amor do intermédio 
pelo bem, acaba, para eliminar essa interdependência entre o mal e o bem, 
por introduzir o conceito de epithymia ‘desejo’, que decorre da sensação de 

7 Iamblico, VP 29.162, corrobora a ideia de que Pitágoras defendia a ‘φιλότης 
ἰσότης’; Aulo Gélio 1.9 observa que os pitagóricos formavam uma comunidade 
unida como acontecia naquela antiga associação que no direito romano se chamava 
ercto non cito “herança indivisa”; Donato e São Jerónimo, Ad Ruf. 3.39, confirmam 
a origem pitagórica da máxima.

Paulo Sérgio Margarido Ferreira



309

endeia ‘carência’ e faz o homem tender para o que cuida afim (oikeion), 
que, por sua vez, tanto pode ser o summum bonum como outro homem. 
Estabelecida a correspondência entre igual e afim, volta-se ao problema da 
amizade entre iguais e chega-se, à boa maneira sofista, à aporia final.

Se, em Lg. 5.739b, sustenta Platão que as melhores leis são aquelas 
em que o provérbio em apreço encontra a mais perfeita realização em todo 
o estado, já, na Cidade Ideal, deparamos com o princípio de que mulheres, 
casamentos e procriação devem ser comuns entre amigos (R. 423e-424a). 
Em contraste com a prática estabelecida de as uniões entre mulheres e ho
mens serem negociadas pelos respectivos pais, defende Sócrates, em R. 
449c ss., o recurso ao sorteio para se encontrarem os nubentes de cada 
hieros gamos. Com a eugenia em vista, não só admite a possibilidade de se 
viciarem os sorteios – de modo a que, de um lado, se encontrem homens e 
mulheres superiores, e, do outro, os inferiores –, como também, posta com
pletamente de parte a philia, aceita a liberdade de matrimónios para o 
guerreiro valente e a consequente geração da maior descendência possível 
(468c, cf. 460b); o infanticídio dos filhos dos homens inferiores (460c, cf. 
461c); a abolição do tabu do incesto e, mediante aprovação da Pítia, as 
uniões entre irmãos e irmãs (461e; a hipótese é liminarmente recusada em 
Lg. 838b-c); a proibição, em tempo de guerra e para que não descure a 
defesa da Cidade, de o guerreiro ir além do toque ou do beijo, e a obri
gatoriedade de qualquer alvo das referidas manifestações de afectividade 
as aceitar (468b-c).

Depois de notar a redução platónica de eros a ta aphrodisia e as con
tradições subjacentes à tentativa de conciliação do conceito de eros indi
vidualista, predominantemente homoerótico e isento de consumação, com 
outro social e até de physis, que nele valoriza apenas o “instinto de geração”, 
concluiu Schiappa de Azevedo: “É certo que outras componentes socio
lógicas concorrem para esta solução, nomeadamente a tentativa de extinguir 
todo e qualquer individualismo que possa conduzir a dissensões e discórdias 
entre os guardiões (462b-c). Em resultado, pois, destas diversas vertentes, 
a família é abolida ou, se se preferir dizer com Popper, constitui-se uma 
vasta família comunitária onde todos os membros de uma mesma geração 
são irmãos e os pais, avós, filhos e netos se distinguem por um parentesco 
já não biológico mas social.”8

8 Schiappa de Azevedo 1996: 172.

Contributo para o Estudo da Relação entre Estoicismo
e Moral Tradicional Romana em Séneca



310

A propósito da distinção entre, de um lado, os que estão apaixonados 
por si próprios e tudo fazem em proveito próprio, e, do outro, os que apenas 
têm em vista a nobreza da acção praticada e o amigo que beneficia com 
essa mesma acção, sustenta Aristóteles, em EN 9.8. 1168b5-6, “que é a 
partir do amor por si próprio que todas as disposições de afeição e amor se 
estendem depois também aos outros” (ἀπ’ αὐτοῦ πάντα τὰ φιλικὰ καὶ 
πρὸς τοὺς ἄλλους διήκει.9) e que se poderão entender provérbios 
tradicionais como “uma só alma (entre amigos)” (“μία ψυχή”, cf. Eurípides, 
Or. 1046), “bens de amigos, bens comuns” (“κοινὰ τὰ φίλων”), “amizade 
é igualdade” (“ἰσότης φιλότης”) e “o joelho está mais próximo do que a 
canela” (“γόνυ κνήμης ἔγγιον”). Da forma philautos, entendida em sen
tido depreciativo (“amor próprio”), isto é, no das pessoas que apenas pro
curam dinheiro, honrarias, prazeres do corpo e, ao cabo, rejubilam com as 
paixões e a parte da alma humana incapacitante da razão, distingue Aris
tóteles a de philautos no sentido de “amor por si”, ou seja, o estado de 
quem procura realizar acções justas, ou sensatas, ou outras que traduzam a 
excelência, e, no fundo, se concede os bens mais nobres e supremos que 
existem. “Ter domínio de si” significa, ainda segundo o Estagirita, dominar 
o “poder de compreensão” de si enquanto ser humano, agir voluntariamente 
de acordo com as disposições do sentido orientador e divergir dos animais 
irracionais que apenas contam com a percepção.

Quer isto dizer que, conforme sustenta Stern-Gillet, “the philautia in 
the commending sense, which signals the smooth operation of practical 
reason, is nothing less than virtue experienced by the virtuous from 
within.”10 Na prática, traduz-se isto, como observa ainda Aristóteles, na 
capacidade de tomar as melhores decisões, de agir em conformidade com 
o seu poder de compreensão, em prol dos que ama, da sua pátria, even
tualmente com o sacrifício pessoal; de abdicar, pela glória de um feito, de 
dinheiro, honrarias; de preferir, a uma vida longa e miserável, uma curta 
mas em intensa alegria; de escolher a morte pelos outros e uma glória 
magnífica; de renunciar, em prol do amigo, a riquezas, honrarias e cargos 
públicos, e, em contrapartida, manifestar nobreza de carácter e alcançar a 
glória; de escolher para si, em todas as ocasiões dignas de louvor, uma 
maior parte de glória.

9 Lição grega de Bywater 1894: 190, e trad. de Caeiro 2004: 217.
10 Stern-Gillet 1995: 82.

Paulo Sérgio Margarido Ferreira



311

Mas precisará uma pessoa assim, bem-aventurada e auto-suficiente, 
de amigos?

Em resposta a esta pergunta, diz Aristóteles que, dos bens exteriores, 
são os amigos os supremos, pelo que será absurdo não os incluir entre os 
que cada um concede a si próprio (EN 9.9.1196b8-10). Além disso, se o 
amigo se caracteriza, não tanto por receber benefícios de outrem, mas 
sobretudo por lhe fazer bem, então é mais belo – observa o Estagirita – 
conceder benefícios a amigos do que a estranhos (10-14). Se quem está em 
situação difícil precisa de um amigo para o apoiar, quem passa por um bom 
momento também necessita de alguém com quem o partilhar (13-16). O 
Humano, ainda segundo Aristóteles, está implícito no outro e naturalmente 
predisposto a viver em sociedade (18-19). A felicidade é uma actividade ou 
a activação de uma possibilidade, pelo que, embora o que pertence ao bem-
aventurado lhe dê prazer, tem tendência para se regozijar com as belas 
acções dos outros, isto é, de amigos (1169b30-1170a4).

Em Pol. 2.5.26-31, defende Aristóteles a conciliação da posse indi
vidual de bens com a utilização comum desses mesmos bens.

Ao provérbio recorreu Teofrasto para demonstrar o carácter comum 
dos amigos dos amigos [εὖ μὲν εἶπε Θεόφραστος (fr. 75) ὡς ‘εἰ κοινὰ 
τὰ φίλων ἐστί, μάλιστα δεῖ κοινοὺς τῶν φίλων εἶναι τοὺς φίλους·’ 
Plutarco, Moralia (De fraterno amore) 490e]. O princípio foi ainda adop
tado por Epicuro e, segundo R. von Scheliha, resumido nestes termos por 
Oliveira, “em vários thiasoi, espécie de confrarias que agrupavam as pro
priedades dos seus membros”.11

Seguramente inspirado em Menandro, fr. 10 Koerte, recorre Micião, 
em Terêncio, Ad. 803-4, ao ditado para acalmar Démea e justificar o envol
vimento do sobrinho Ctesifão nos desmandos de Ésquino.

Sem a preocupação de ser exaustiva, procurou esta resenha mostrar 
que à tradição filosófica remonta a ideia de que a partilha de bens é um 
pressuposto fundamental para a criação de uma comunidade que, baseada 
na philia, busca a sophia; uma comunidade que partilha a dor, os amigos e 
até a educação dos familiares.

Mas, num plano muito prático, digamos assim, ainda distingue Cícero, 
dos benefícios que podem ser trocados entre familiares, os que o são entre 
amigos (R. 1.17.58): Quam ob rem necessaria praesidia uitae debentur 
His maxime quos ante dixi; uita autem uictusque communis, consilia, 

11 Oliveira 1980: 58 e 94 n. 32.

Contributo para o Estudo da Relação entre Estoicismo
e Moral Tradicional Romana em Séneca



312

sermones, cohortationes, consolationes, interdum etiam obiurgationes in 
amicitiis uigent maxime, estque ea iucundissima amicitia quam similitudo 
morum coniugauit. “Por esta razão se deve a necessária protecção da vida 
aos que acabei de indicar; mas para a comunidade de existência e de género 
de vida, para os projectos, as conversas, os incentivos, os reconfortos e por 
vezes mesmo os reparos, é entre amigos que se estabelecem sobretudo, e a 
amizade mais agradável é a que foi travada pela semelhança moral.”

Esclarece ainda Cícero que há deveres que nos ligam mais a uns do 
que a outros: em caso de colheita agrícola, mais depressa prestaremos ajuda 
a um vizinho do que a um irmão ou um amigo; mas, em processo judicial, é 
o irmão ou o amigo quem mais depressa contará com o nosso apoio.

Em Off. 1.17.53, reflecte Cícero sobre a existência de diversos níveis 
da sociedade humana (Gradus autem plures sunt societatis hominum.), e, 
passados em revista os mais variados denominadores comuns que poderão 
estar na base das diferentes comunidades (raça, nação, língua, cidade), sus
tenta que o mais forte é o que consiste em pertencer à mesma cidade, por
quanto os conterrâneos frequentam os mesmos espaços públicos (foro, 
templos, pórticos, ruas) e estão sujeitos às mesmas instituições (leges, iura, 
iudicia, suffragia, consuetudines praeterea et familiaritates multisque cum 
multis res rationesque contractae.). Mas, em Rep. 6.16, já o Arpinate 
sustentara que, devendo ser grande a pietas erga parentes, maior ainda 
deveria ser a erga patriam. Importa perceber porquê.

A resposta já Cícero a deixara antever em Off. 1.17.53-5: Artior uero 
colligatio est societatis propinquorum; ab illa enim immensa societate 
humani generis in exiguum augustumque concluditur. Nam cum sit hoc 
natura commune animantium, ut habeant libidinem procreandi, prima 
societas in ipso coniugio est, proxima in liberis, deinde una domus, 
communia omnia; id autem est principium urbis et quasi seminarium rei 
publicae. Sequuntur fratrum coniunctiones, post consobrionorum sobri
norumque qui cum una domo im capinon possint, in alias domos tamquam 
in colonias exeunt. Sequuntur conubia et affinitates ex quibus etiam plures 
propinqui; quae propagatio et suboles origo est rerum publicarum. 
Sanguinis autem coniuntio et beneuolentia deuincit homines et caritae; 
magnum est enim eadem habere monumenta maiorum, iisdem uti sacris, 
sepulcra habere communia.

“Mais restrito é, na verdade, o liame da sociedade familiar: partindo, 
com efeito, da sociedade imensa do género humano é a este laço estreito que 

Paulo Sérgio Margarido Ferreira



313

se chega. Como, na verdade, existe na natureza este traço comum a todos os 
seres animados, o de terem o desejo de procriar, a primeira forma de 
organização social consiste no próprio casamento, depois nos filhos; em 
seguida é uma só casa e todas as coisas comuns. Ora aqui está o princípio da 
cidade e como a incubadora da república. Seguem-se os laços fraternais, 
depois os dos primos direitos e dos descendentes dos primos e quando uma 
só casa os não pode comportar todos, vão para outras casas como em co
lónias. Seguem-se os casamentos e os parentescos por aliança, e mais nume
rosos se tornam os parentes. Esta extensão e a descendência são a origem das 
repúblicas. Ora a comunidade de sangue une os homens por laços de bene
volência e afecto: é grande coisa, com efeito, possuir os mesmos monumen
tos ancestrais, celebrar os mesmos cultos, ter sepulturas comuns.”

Do confronto da ordem ciceroniana dos deveres com Aristóteles, EN 
12.1162ª16-19, onde, aos benefícios concedidos pelo homem ao estado, se 
sobrepõe a relação entre marido e mulher, e, ao cabo, os deveres do homem 
para com a família (Ἀνδρὶ δὲ καὶ γυναικὶ φιλία δοκεῖ κατὰ φύσιν 
ὑπάρχειν· ἄνθρωπος γὰρ τῇ φύσει συνδυαστικὸν μᾶλλον ἢ πολιτικόν, 
ὅσῳ πρότερον καὶ ἀναγκαιότερον οἰκία πόλεως, καὶ τεκνοποιία 
κοινότερον τοῖς ζῴοις.), facilmente se depreende a interferência de um 
contexto político diverso: enquanto, ainda no rescaldo da Guerra do Pelopo
neso e a acompanharem a transição da Comédia Antiga, via Intermédia, 
para a Nova, as palavras do Estagirita reflectem uma progressiva desvalori
zação dos temas políticos, que acompanham a secundarização do papel da 
cidade de Atenas na vida grega, e, em proporção inversa, o progressivo 
incremento da reflexão sobre temas familiares e, por conseguinte, mais 
universais – já o passo do Arpinate é o de um político empenhado na 
criação, desenvolvimento e organização de uma república sólida. Importa 
ainda notar que Cícero recorre ao factor da proximidade para justificar a 
benevolência e o afecto entre os membros de determinada família.

3. A pietas erga parentes à luz da moral tradicional grega

Embora o contexto epocal possa ser uma boa justificação para o facto 
de o Hércules senequiano continuar vivo em atenção ao pai, importa, antes 
de prosseguirmos esta via de reflexão, tentarmos perceber se, além da 
diferença entre os modos como o Estagirita e o Arpinate encararam o lugar 
dos deveres familiares entre os homens, haveria outras entre a devoção 
grega e a romana.

Contributo para o Estudo da Relação entre Estoicismo
e Moral Tradicional Romana em Séneca



314

Oliveira situa, no domínio da philia familiar, a cedência de Meleagro, 
em Homero, Il. 9.590-6, à argumentação e aos rogos de sua esposa para 
que entre em combate; o carácter persuasivo do argumento de Deífobo de 
que, para ajudar Alcátoo, cunhado de Eneias (Il. 13.463-9), deve o último 
lutar; o recurso ao exemplo de Orestes para se instar Telémaco a vingar 
Ulisses (p. ex., em Od. 1.298-300).12

No tocante à figura de Eneias, embora Vénus admita, em Il. 5.376s., 
p. ex., que seu filho lhe é mais caro do que qualquer outro interveniente na 
Guerra de Tróia, a verdade é que, da devoção filial do herói quer pela deusa 
sua mãe quer por seu pai Anquises, se não vislumbra qualquer indício nos 
poemas homéricos. Ao séc. V a.C. remontaria, conforme observa Rocha-
Pereira, a ligação ao herói, “levando o pai aos ombros” (fr.373 Pearson = 
373 Radt), do traço da devoção filial.13 A referida investigadora ainda 
admite a possibilidade de ter sido Helanico, historiógrafo do mesmo século, 
a introduzir na lenda o simultâneo salvamento dos Penates de Tróia; e 
observa que, se o primeiro traço se encontra documentado em cerca de 
setenta vasos de proveniências diversas, dos quais vinte e um etruscos, e na 
estatueta de Veios (actualmente em Roma, Museo di Villa Giulia), já o 
segundo pode ser visto no escaravelho etrusco de Luynes, de c. 490 a.C. 
Do exposto, parece, por conseguinte, legítimo perguntar em que consiste a 
novidade da pietas romana.

Se, aos exemplos referidos por Oliveira, acrescentarmos, entre outros, 
o de Glauco, que, em Il. 6.207-10, a Diomedes declara ser filho de Hipóloco 
e que seu pai lhe recomendara que fosse valente e superior a todos os 
outros, de modo a não desonrar a linhagem paterna; ou o de Aquiles, que, 
instado pelo súplice Príamo, chora não só o facto de estar longe do idoso 
pai, as humilhações que este tem de passar e o sofrimento que a sua morte 
prematura causará a Peleu, mas também a morte de Pátroclo (Il. 24.486ss.) 
– facilmente percebemos como, na sociedade aristocrática homérica, podia 
a devoção filial funcionar como um estímulo para que o jovem alcançasse 
a arete e a correlativa time (cf. Il. 12.310-21), e, ao mesmo tempo, que a 
Homero remonta a proximidade entre os deveres para com os pais e os que 
têm por alvos os amigos.

Esta íntima relação, ausente embora da Oresteia esquiliana – onde 
Pílades se afigura como o representante de Apolo –, é assaz evidente no 

12 Oliveira 1990, 2ª ed: 32 n. 1.
13 Rocha-Pereira 2009, 4ª ed.: 261.

Paulo Sérgio Margarido Ferreira



315

Orestes de Eurípides, que conjuga o recurso aos conceitos de osios ‘santo’ 
e ‘piedoso’, e anosios ‘ímpio’ e ‘impiedoso’ – para alcançar, por meio de 
estrutura circular, coesão e unidade –, com uma adaptação da máxima 
pitagórica supracit. de que, entre amigos, todos os bens são comuns. Assim, 
começa Menelau por dizer, em 374, que Orestes ousou ἀνόσιον φόνον, 
lit.: “um ímpio assassínio”, ou, na tradução de Seiça 2007: 97, “tão terríveis 
desgraças”; em 481, é Tíndaro quem, por meio de sinédoque, se refere a 
Orestes como ἀνόσιον κάρα (lit.: “cabeça ímpia”; trad. Seiça 2007:106: 
“criatura ímpia”); em 546-7, confessa-se Orestes ímpio pela morte da mãe, 
mas piedoso por ter vingado o assassínio do pai (ἐγὼ δ’ ἀνόσιός εἰμι 
μητέρα κτανών, / ὅσιος δέ γ’ ἕτερον ὄνομα, τιμωρῶν πατρί.); em 595, 
diz a Tíndaro que foi em obediência a Apolo que matou Clitemnestra e que, 
por isso, ao deus se deve atribuir a impiedade (ἐκεῖνον ἡγεῖσθ’ ἀνόσιον 
καὶ κτείνετε·); depois de, perante a perdição de Orestes e de Electra, 
resoluto dizer (735): Συγκατασκάπτοις ἂν ἡμᾶς· κοινὰ γὰρ τὰ τῶν 
φίλων.: «Pois partilharemos a ruína, já que são comuns as desgraças entre 
os amigos.» (Trad. de Seiça 2007: 114) – conclui Pílades, em 767, que, 
após ter compactuado com Orestes no matricídio, é, por seu próprio pai, 
Estrófio, encarado como ἀνόσιον ‘ímpio’; em 936 e em sua defesa, disse 
Orestes, segundo o Mensageiro, que, se fosse justo (osios) as esposas 
matarem os maridos, os Argivos que se preparassem para morrer ou para se 
tornarem escravos das mulheres; e o círculo fecha-se em 1213, quando 
Orestes diz de Hermíone que é σκύμνον ἀνοσίου πατρός, “filha de um 
pai ímpio” (trad. Seiça 2007: 142), isto é, de Menelau e, ao cabo, do tio de 
Orestes e Electra que, com “cinismo acomodático” – para empregar a 
expressão de Lourenço –,14 se preparava para assistir confortavelmente à 
punição de Orestes e juntar, ao trono de Esparta, o de Argos.

Das palavras de Pílades, duas são as hipóteses de interpretação que se 
apresentam: ou, como em outras tragédias de Ésquilo e de Eurípides,15 

14 Lourenço (2004) 148.
15 Como Heródoto 2.114, 2.119 e 4.154 empregara osios em frases negativas 

ou no composto com prefixo de negação (anosios), para dar conta da natureza 
sacrílega ou ímpia de determinadas acções e comportamentos, assim fez Ésquilo, 
Th. 551 (ἀνοσίοις κομπάσμασιν); Eurípides, Cyc. 693 (ἀνοσίου δαιτὸς), 
Med. 607 (Jasão sobre Medeia: ἀρὰς τυράννοις ἀνοσίους), 1305 (Coro sobre 
o infanticídio: ἀνόσιον φόνον), El. 926 (Electra a Egisto, sobre o casamento 
deste com Clitemnestra: ἀνόσιον…. γάμον), HF 323, 1210 e 1233 infracit., 
Or. 374, 936 supracit. O uso dos termos para designar quem pratica acções de 

Contributo para o Estudo da Relação entre Estoicismo
e Moral Tradicional Romana em Séneca



316

emprega o autor a forma composta para designar quem comete determinada 
ofensa a qualquer pessoa e/ou divindade, ou, conforme se depreende das 
demais ocorrências do termo na peça, a ele recorre o Trágico num contexto 
de crime exclusivamente familiar, onde a amizade entre Orestes e Pílades 
e a promessa de casamento do segundo com Electra fazem o filho de Estró
fio sentir-se praticamente membro da família dos dois irmãos.

Situação cómica que, como a trágica de Orestes, reflecte sobre a 
relação entre filhos e pais é a de Fidípides, que, em Nu. 1321, depois de 
agredir o pai, o procura convencer de que agiu correctamente e que o 
mesmo sucederia se tivesse batido na mãe. Mas, além das diferenças entre 
o tratamento dado por Orestes a Clitemnestra (morte) e o que Fidípides dá 
a Estrepsíades (pancada), deparamos com a presença, na comédia, do tema 
da educação, ausente no mito, e, na versão de Eurípides, o uso sério de 
argumentação sofística, em contraste com a sua utilização paradoxal e 
comicamente exagerada na cena aristofânica.

Se, no entanto e à luz das dúvidas lançadas pela Electra euripidiana 
sobre a verosimilhança e a coerência da cena do reconhecimento de Orestes 
por Electra nas Coephori de Ésquilo, se encarar a intervenção ex machina 
de Apolo no Orestes de Eurípides como uma paródia da defesa que o deus 
homónimo esquiliano faz de Orestes nas Eumenides, ou do voto de qua
lidade de Atena na solução do eventual empate técnico entre os jurados, 
facilmente se percebem as afinidades entre Eurípides e o Fidípides que, de 
Ésquilo, dizia que era “o primeiro em… alarido, incoerência, impedância e 

ambos os tipos referidos parece uma extensão da referida acepção, que, dos três 
autores referidos, apenas se encontra em Ésquilo, Th. 611, e Eurípides, Cyc. 26 
(Κύκλωπος ἀνοσίου), 348, 438, Hec. 852 (ἀνόσιον ξένον), 1235 (Hécuba para 
Agamémnon, sobre Polimestor: οὔτ’ εὐσεβῆ γὰρ οὔτε πιστὸν οἷς ἐχρῆν, / οὐχ 
ὅσιον, οὐ δίκαιον εὖ δράσεις ξένον·); El. 645 (Ancião sobre Clitemnestra: 
ἀνόσιος γυνή), 683 (Orestes sobre Egisto: ἀνοσίους μιάστορας); HF 255, 567, 
1282, 1302 infracit.; Hel. 1054 (Helena sobre Teoclímeno: πρὸς τὸν ἀνόσιον), 
Ph. 609ª (Polinices a Etéocles: ἀνόσιος πέφυκας.); Or. 481, 546-7, 595, 767, 
1213 supracit.; Ba. 613 (Corifeu sobre Penteu: ἀνδρὸς ἀνοσίου); IA 1318 (Ifi
génia sobre o seu sacrifício e sobre seu pai: σφαγαῖσιν ἀνοσίοισιν ἀνοσίου 
πατρός). Quanto às ocorrências de osios em frases negativas de Heródoto, além 
de aparecerem no referido cotexto, ainda se registam em outros que exprimem 
escrúpulo religioso na identificação nominal de determinadas divindades (2.61, 
2.86, 2.170), ou simplesmente indicam a proibição de certos comportamentos ou 
actos em rituais (2.81, 6.81, 8.37).

Paulo Sérgio Margarido Ferreira



317

pretensiosismo” (trad. Magueijo 2006: 442; πρῶτον…. – / ψόφου πλέων, 
ἀξύστατον, στόμφακα, κρημνοποιόν.)

E se a referida paródia visar fazer notar, nos deuses, os vícios carac
terísticos dos humanos e, ao cabo, decorrer do cepticismo euripidiano 
relativamente à preocupação das divindades com o bem do homem, não 
andará este Trágico distante do Sócrates da comédia aristofânica, que, 
perante o juramento de Estrepsíades pelos deuses, haveria de dizer (247-8): 
Ποίους θεοὺς ὀμεῖ σύ; πρῶτον γὰρ θεοὶ / ἡμῖν νόμισμ’ οὐκ ἔστι. “Juras 
pelos deuses?!... Quais deuses?... Para já, deuses é moeda que não usamos 
cá na casa” (trad. Magueijo 2006: 349). Também Meleto, de acordo com o 
Euthyphro platónico, haveria de acusar Sócrates de andar a corromper a 
juventude e a criar deuses, de não acreditar nos antigos e, ao cabo, de 
impiedade.

Como, no referido diálogo platónico, se encontram Meleto e Sócrates 
nas imediações do Pórtico Real, e o primeiro, por cuidar saber o que é 
piedoso, vem denunciar o pai por ter deixado agrilhoado, à fome e ao frio, 
um dos seus mercenários que, por sua vez, acabou por morrer e havia 
assassinado um servidor da família do jovem queixoso, Sócrates desafia 
Êutifron a definir o conceito de to osion.

Interrogado sobre se a primeira vítima pertence à sua família, responde 
Êutifron que isso não devia ser tido em conta, pois o que está em causa é o 
acto em si, que, aos olhos dos deuses, é ímpio. Em abono da sua teoria, 
invoca o exemplo de Zeus, que agrilhoou seu pai, por este ter devorado os 
filhos, ou o de Crono que mutilou o pai, Úrano. Depois de considerar a 
hipótese de piedoso ser o que agrada aos deuses, e de afirmar que se não 
pode chegar a conclusões unânimes sobre o que é o justo e o injusto, o belo 
e o feio, o bem e o mal, contrapõe Sócrates que nem os deuses estão de 
acordo no tocante aos referidos assuntos, pois se Zeus e Hefesto, p. ex., 
veriam com bons olhos a denúncia de Êutifron, o mesmo não sucederia 
com Úrano, Crono e Hera. Se pensarmos bem, é o que sucede no julgamento 
de Orestes, quando se opõem divindades antigas e defensoras da punição 
de crimes de derramamento de sangue familiar a divindades mais recentes 
que defendem a punição de qualquer assassínio. No fundo, indicia o passo 
as reservas de Sócrates relativamente a uma concepção religiosa que fazia 
das divindades seres com qualidades e vícios comuns aos mortais.

Propõe Sócrates que se encare piedade como uma parte da justiça, e 
Êutifron define a primeira como os cuidados a ter com os deuses, ao passo 
que a restante parte da segunda diz respeito aos que têm os homens por 

Contributo para o Estudo da Relação entre Estoicismo
e Moral Tradicional Romana em Séneca



318

alvo (12e e 13b). Interrogado sobre o tipo de cuidados referidos, esclarece 
Êutifron que são os mesmos que os escravos têm com os senhores, uma 
colaboração traduzida em preces e sacrifícios que salvem famílias e 
cidades, e respeito, honras e atitudes agradáveis (13d, 14b, 15a). Acaba, no 
entanto, por chegar à conclusão de que ser santo, ou piedoso, e ser amado 
pelos deuses são a mesma coisa. Ora esta ideia já havia sido refutada, 
quando Sócrates havia demonstrado que ser amado era uma consequência 
de se ser santo e não o contrário (10e).

Embora o diálogo encerre com a típica aporia dos diálogos platónicos, 
a verdade é que, se as ideias veiculadas por Êutifron reflectirem a communis 
opinio que na cultura grega circulava sobre to osion, facilmente se percebe 
que a relação entre filhos e pais não passava de apenas um dos campos em 
que se poderia reflectir o referido conceito, que, numa perspectiva mais 
abrangente, se centrava sobretudo na relação do homem com os deuses. 
Não será, de resto, por acaso que do termo se socorrera Eurípides, no 
Hercules Furens, para fazer de Lico uma réplica, em ponto reduzido, do 
próprio Hércules: se, em 323, emprega Anfitrião a expressão ἀνόσιον 
θέαν para se referir à eventual e ímpia morte dos netos às mãos de Lico, 
com o adjectivo, desta feita substantivado e em 1210, implorará o pai de 
Hércules ao filho que domine a ferocidade leonina que o precipita para a 
carnificina e a impiedade (ἐπὶ φόνιον ἀνόσιον), e da ἀνόσιον μίασμ’ 
ἐμόν se servirá o próprio Hércules, em 1233, para dizer a Teseu que se 
afaste se seu ímpio opróbrio.16

Rocha-Pereira define a pietas latina «como um sentimento de obri
gação para com aqueles a quem o homem está ligado por natureza (pais, 
filhos, parentes). Quer dizer, por conseguinte, que liga entre si os membros 
da comunidade familiar, unidos sob a égide da patria potestas, e projectada 
no pretérito pelo culto dos antepassados.»17 Mas se, no Hercules furens 
senequiano, algumas ocorrências do termo vão claramente ao encontro da 
definição apresentada,18 já o uso do adjectivo impius para caracterizar as 
mães tebanas que fizeram de Hera uma madrasta (una me dira ac fera / 

16 Cf. HF 255 (Corifeu sobre Lico: ἀνόσιον κάρα), 567 (Hércules sobre 
Lico: κρᾶτα δ’ ἀνόσιον); 1282 (Hércules sobre si próprio: οὔτ’ ἐμαῖς φίλαις / 
Θήβαις ἐνοικεῖν ὅσιον); 1302 (Hércules sobre sua vida: ἀχρεῖον ἀνόσιον).

17 Rocha-Pereira 2009, 4ª ed.: 338-9.
18 Em referência ao infanticídio e ao assassínio de Mégara por parte de Hércules, 

v. Her. f. 97, 965-7, 1093, 1206-7, 1240-1, 1280, 1329-30; em referência ao incesto 
de Édipo, v. 496; em referência à difamação de Sémele pelas irmãs, v. 758.

Paulo Sérgio Margarido Ferreira



319

Thebana tellus matribus sparsa impiis / quotiens nouercam fecit! 19-21); 
ou o sangue dos gigantes que Hércules derramou em Flegra, na guerra que 
opôs aqueles aos deuses (post Phlegram impio / sparsam cruore, 444-5); 
ou a mão de Lico (impiam regis feri / compesce dextram! 518-19); e o 
recurso à forma substantivada, para aludir aos célebres condenados infer
nais (impios / supplicia uinclis saeua perpetuis domant? 748-9), devolvem 
ao conceito a abrangência do osion grego.

Ora se impietas ocorre na peça latina nas mesmas acepções em que 
surge anosios no drama grego, teremos de procurar no contexto epocal a 
justificação para o facto de Hércules decidir continuar vivo não em atenção 
a Teseu, mas a seu pai Anfitrião. No caso grego, a justificação para a inter
ferência decisiva de Teseu decorre de uma tradição trágica que procurava 
valorizar a democracia e as instituições atenienses (cf. a criação do tribunal 
do Areópago, nas Eumenides de Ésquilo; a transformação de Édipo em 
nume benéfico no demo de Colono; a intervenção de Egeu na Medea de 
Eurípides). No caso latino, se tivermos em conta a precedência do Furens 
relativamente à Diui Claudii apocolocyntosis, talvez se deva encarar a 
opção senequiana como um conselho a Nero, filho adoptivo de Cláudio, no 
âmbito da captatio beneuolentiae do último por parte do Filósofo. Além 
disso, tinha a pietas romana uma dimensão política e unificadora do império 
que era, de algum modo, alheia à piedade grega. Não será de resto, por 
acaso, que Santo Agostinho haverá de criticar Séneca por, apesar de descrer 
no culto imperial, o fomentar. Talvez se deva, por conseguinte, às responsa
bilidades políticas, a conciliação senequiana da moral estóica com a tra
dicional romana.

Bibliografia

Abreviaturas
R2 Ribbeck, O. (1962), Scaenicae Romanorum poesis fragmenta. 

Hildesheim.

Edições de textos gregos e latinos e traduções
Bywater, I. (1894), Aristotelis Ethica Nicomachea. Oxonii.
Caeiro, A. C. (2004), Aristóteles. Ética a Nicómaco. Lisboa.
Collard, C. & Cropp, M. (2008), Euripides. Fragments. Aegeus-Meleager. 

Cambridge (Mass.) – London.

Contributo para o Estudo da Relação entre Estoicismo
e Moral Tradicional Romana em Séneca



320

Correia, N. (1969?), Ésquilo. As Suplicantes; Os Persas; Sete contra 
Tebas. Lisboa.

Kambitsis, J. (1972), L’Antiope d’Euripide. Athens.
Magueijo, C. (2006), Nuvens, in M. de F. S. e Silva e C. Magueijo (eds.), 

Aristófanes. Comédias I, Lisboa, 303-453.
Oliveira, F. de (1990, 2ª ed.), Platão. Lísis. Coimbra.
Oliveira e Silva, A. F. de A. (1975). O Orestes de Eurípides. Diss. 

Coimbra.
Reynolds, L. D. (1965), L. Annaei Senecae ad Lucilium epistulae morales. 

Oxonii.
Rocha-Pereira, M. H. da et al. (2003), Sófocles. Tragédias. Coimbra.
Segurado e Campos, J. A. (1991), Lúcio Aneu Séneca. Cartas a Lucílio. 

Lisboa.
Seiça, A. P. F. de O. (2007), Orestes de Eurípides. Diss. Coimbra.
Testard, M. (1965-1970), Cicéron. Les devoirs, vols. I-II. Paris.

Estudos
Damásio, A. R. (2001, 22ª ed.), O erro de Descartes – Emoção, razão e 

cérebro humano. Lisboa (1ª ed. 1994).
Fantham, E. (2001). “Roman tragedy and the teaching of Aristotle’s 

Poetics”, in O. Andersen & J. Haarberg (eds.), Making sense of 
Aristotle. Essays in poetics. London, 109-25.

Graver, M. R. (2007), Stoicism and Emotion. Chicago & London.
Lourenço, Frederico (2004, 2ª ed.), Grécia revisitada. Lisboa.
Rocha-Pereira, M. H. da (2009, 4ª ed.), Estudos de História da Cultura 

Clássica. II Volume – Cultura Romana. Lisboa.
Schiappa de Azevedo, M. T. N. (1996), “Eros e Hieros Gamos na República 

e nas Leis”, in A. A. Nascimento et al. (eds.), Eros e Philia na Cultura 
Grega (Colóquio – Lisboa, 23-24 Novembro 1995). Lisboa, 169-176.

Stern-Gillet, S. (1995), Aristotle’s Philosophy of Friendship. New York.

Paulo Sérgio Margarido Ferreira


