CONTRIBUTO PARA O ESTUDO DA RELACAO
ENTRE ESTOICISMO E MORAL TRADICIONAL
ROMANA EM SENECA. A VNIVERSI GENERIS
HVMANI SOCIETAS E A PIETAS
ERGA PARENTES'

PAuLO SERGIO MARGARIDO FERREIRA
Universidade de Coimbra

Resumo

Com base na tentativa ciceroniana de conciliacdo da wuniuersi generis
humani societas com a pietas erga parentes € na comparacio entre fo 0sion grego
e a pietas latina, procura este artigo perceber porque € em atenciao ao pai que o
Hércules senequiano decide prolongar a existéncia, quando o euripidiano o fizera
em aten¢do a seu amigo Teseu.

Palavras-chave: uniuersi generis humani societas, philia, osion, pietas erga
deos, patriam, parentes.

Abstract

Taking into account Cicero’s attempt to conciliate uniuersi generis humani
societas and pietas erga parentes and the comparison between fo osion and latin
pietas, this paper aims to understand why is it through the courtesy of his father

' De homenagem ao Professor Doutor José Ribeiro Ferreira, que tornou
possivel a minha participagdo na tradu¢do da obra de Marcial e por diversas
vezes se mostrou disponivel para me esclarecer dividas ou facultar referéncias
bibliogréficas, este artigo ndo teria sido possivel sem a preciosa ajuda da Doutora
Maria Teresa Nogueira Schiappa de Azevedo, especialista em Platdo, que agora
se aposenta e, ao longo do tempo em que lecciondmos Latim, me deu valiosos e
experientes conselhos de natureza cientifico-pedagdgica.

Humanitas 63 (2011) 303-320



304 Paulo Sérgio Margarido Ferreira

that the Senecan Hercules decides to extend his existence, instead of, like the
Euripidean Herakles, through the courtesy of his friend Theseus.

Keywords: uniuersi generis humani societas, philia, osion, pietas erga deos,
patriam, parentes.

1. As eupatheiai, a generis humani societas e a pietas erga parentes

A ideia de que a emocdo € uma componente fundamental dos meca-
nismos da razdo, defendida, entre outros, por William James no século
XIX, e Damadsio nos séculos XX e XXI,?> ndo constitui uma teoria com-
pletamente alheia a0 modo como o0s estdicos encaravam as emogdes: no
propdsito, com efeito, de desmistificar a ideia de que o termo “emocdo”
seria, para aqueles filésofos, invariavelmente sinénimo de “paixdo”, e de
que o ideal estdico passaria pela auséncia, no individuo, de emocgées, pro-
curou Graver, em estudo de 2007, demonstrar que a psicofisiologia estdica
considerava, além da existéncia de affectus, a de reac¢ées involuntdrias e,
por conseguinte, refractdrias a quaisquer tipos de conceptualizacdo; a de
pré-emocdes, que, com a repeti¢do, evoluiam para emogdes; e a de eupa-
theiai, isto €, de respostas isentas de falsas crencas e/ou pressupostos e, ao
cabo, emocionalmente positivas, como o temor respeitoso, a reveréncia, a
alegria, o regozijo, certos tipos de amor e de amizade, de anseio e de
desejo.’

Depois de, com base na conjugacdo de um critério temporal (“present”,
“in prospect”) com um ético-moral (“good”, “evil”), ter distinguido, das
emocodes sentidas pela maioria das pessoas (“delight”, “desire”, “distress”
e “fear”), as que sapientes e sensatos costumavam experienciar (“joy”,
“wish”, “caution”), procedeu Graver a discriminagdo, a partir de Didgenes
Laércio 7.116 e de Pseudo-Andronico, De Affectibus 6 (SVF 3.432), e no
ambito do segundo grupo de géneros referidos, das seguintes espécies:*

2 Damdsio 2001, 22 ed.: 14.
3 Graver 2007: 2ss.
4 Graver 2007: 54, 58 (quadro), 59 e 232 n. 48.



Contributo para o Estudo da Relacdo entre Estoicismo

e Moral Tradicional Romana em Séneca 305
Genus JOY Genus WISH
enjoyment (terpsis): joy befiting | good intent (eunoia): a wish for good things
the surrounding advantages for another for that person’s own sake

cheerfulness (euphrosyne): joy | goodwill (eumeneia): lingering good intent

in the sensible person’s deeds | welcoming (aspasmos): continous good intent
good spirits (euthymia): joy | cherishing (agapesis): [definition missing]

in the management or self- | Here also belongs:

sufficiency of the universe <erotic love (eros): an effort to form a
friendship, through perceived beauty.>

Genus CAUTION

moral shame (aidos): caution against correct

censure

reverence (hagneia): caution against misdeeds
concerning the gods

Em Ep. 78.1-2 recorda Séneca que, apesar de a ameaca de tuberculose
e a extrema magreza o terem levado, na juventude, a ponderar a hipdtese
de se suicidar, de semelhante propdsito se vira demovido pela lembrancga
da idade de seu querido pai, do desejo do ancido de que continuasse a
viver, e, ao cabo, pela ideia de que, em certas circunstancias, continuar
vivo é manifestacdo de coragem. Se se tiver em conta que, no Hercules
furens de Euripides, a decisdo do protagonista de permanecer vivo era fruto
de uma concessao a preocupacado de seu amigo Teseu, ndo serd de excluir
a hipdtese de, para a decisdo de Hércules de, em atencdo ao pai Anfitrido,
continuar a viver, muito ter contribuido a interferéncia da moral tradicional
romana. Importa, com efeito, ndo esquecer o modo como o pius Eneias
salva, do incéndio troiano, o pai, o filho e os penates. Do exemplo da pietas
da personagem virgiliana se socorre, de resto, Séneca, em Ben. 3.37.1, para
mostrar ndo s6 que um filho pode ser benfeitor do pai, mas também que
pode ultrapassar os beneficios concedidos pelo pai.

Tal € a preocupacdo de Paulina com o estado de saude do Fildsofo e a
insisténcia no sentido de se dirigir a casa de campo de Nomento para se
restabelecer do acesso de febre que dele tomara conta, que Séneca acaba
por ceder e justificar deste modo a sua decisdo (Ep. 104.3): Indulgendum
est enim honestis adfectibus. «<H4 que respeitar os afectos nobres.»

Ainda que se possa ver nas palavras citadas ou no sucesso ocorrido
com o pai manifestacdes da eunoia, referida por Laércio e Graver e definida



306 Paulo Sérgio Margarido Ferreira

por Pseudo-Andronico, a verdade é que, do confronto dos sucessos con-
siderados com, p. ex., Dial. 6.10.1ss. — onde os filhos aparecem a par dos
cargos, das riquezas, dos amplos atrios, dos vestibulos repletos de clientes
ndo admitidos, de um nome ilustre, de uma mulher distinta e formosa,
como luxos que uma entidade superior nos emprestou e, a qualquer
momento, pode reclamar - talvez seja possivel depreender certa tensdo
entre, de um lado, uma ortodoxia estdica, que, apesar de ver no pneuma o
meio pelo qual as caracteristicas hereditdrias se transmitem de geracdo em
geracdo, situa os lacos familiares na categoria de indiferentes que ndo
devem condicionar o tratamento a dar a qualquer homem, e, do outro, a
moral tradicional romana, que tanto valorizava a pietas erga deos, patriam
et parentes.

A dificuldade em conciliar a indiferenga relativamente a lacos fami-
liares com a tradicional pietas romana ainda se torna mais visivel em, p.
ex., Cicero, Off. 4.12, onde, além de ndo ser clara a ordem dos deveres —
uma vez que, se a preocupagcdo do homem com o seu semelhante aparece
referida a cabeca, jd o desejo do homem de participar civica e politicamente
na vida da sua cidade ocorre entre uma alusdo ao amor especial pelos
descendentes e outra a necessidade de encontrar meios de subsisténcia para
si e para os seus dependentes —, ndo se percebe como se pode justificar, a
luz da razdo, a inclinacdo do homem para o seu semelhante e a proximidade
relativamente aos descendentes, uma vez que, no reino dos animais irra-
cionais, também encontramos grupos de individuos da mesma espécie e a
preocupagdo dos mais velhos com os mais novos pelo menos durante certo
periodo da vida dos dltimos.

2. A definicao da uniuersi generis humani societas e a ordem dos deveres

Depois de ter considerado, entre as diferencas do homem relativamente
aos animais irracionais, o uso da razdo e a consequente capacidade de
discernir as causas das coisas, de estabelecer aproximacdes analdgicas e de
prever sucessos futuros, continuou Cicero areflectir sobre os denominadores
comuns a toda a sociedade do género humano (in uniuersi generis humani

5 De teor proximo do passo considerado € Dial. 11.10.1ss., onde Séneca
recomenda a Polibio que ndo encare a morte do irmdo como uma injusti¢a, mas
veja o tempo com ele passado como um favor que lhe foi temporariamente con-
cedido por quem de seu irmao era senhor e, hd pouco, lho havia levado.



Contributo para o Estudo da Relacdo entre Estoicismo
e Moral Tradicional Romana em Séneca 307

societate,® Off. 1.16.50): Eius autem uinculum est ratio et oratio quae
docendo, discendo, communicando, disceptando, iudicando conciliat inter
se homines coniungitque naturali quadam societate; “Desta, com efeito, o
vinculo € a razdo e a palavra que, pelo ensino, pelo estudo, pela capacidade
de comunicar, de discutir, de julgar, concilia entre si os homens e 0s associa
numa espécie de sociedade natural.”

E, por conseguinte, devido a auséncia da faculdade da linguagem por
palavras que os animais, embora dotados de coragem, ndo possuem sentido
de justica, de equidade e de bondade. Em seguida alude Cicero a necessidade
de, nos casos devidamente regulamentados, se observarem as leis do direito
civil, e de, nos demais e em conformidade com a mdxima grega amicorum
esse communia omnia, se respeitar o cardcter comunitdrio dos bens que a
natureza pos a disposi¢do do Homem. Com base em Enio, fr. XXIX (13),
366-8 R?, que cita, prescreve Cicero que ao desconhecido se conceda
quanto possa ser outorgado sem prejuizo para o dador, e inclui, entre estes
bens, a dgua corrente, o fogo, um bom conselho. Alegados, no entanto, os
escassos recursos de quem dd e as muitas necessidades de quem recebe,
interpreta o primeiro hemistiquio do terceiro verso eniano (nihilo minus
ipsi lucet, “em nada brilha menos para si préprio”) como a justificagdo para
Sermos generosos com os nossos (ut facultas sit qua in nostros simus
liberales. 1.16.52). Mas Enio ndo é um filgsofo estéico.

ApOs tecer consideracoes sobre os diversos factores de distin¢do das
vdrias comunidades, sobre a superioridade da que se baseia na pertencga a
mesma cidade e sobre a que se funda nos lacos familiares, sobrepoe-lhes
Cicero a que considera a mais nobre e sélida de todas: a das pessoas de
bem, que se parecem moralmente e se encontram ligadas pela amizade
(Sed omnium societatum nulla praestantior est, nulla firmior quam cum
uiri boni moribus similes sunt familiaritate coniuncti; 1.17.55). Esta co-
munidade torna-nos amigos de quem nos parece dotado de beleza moral, e,
embora todas as virtudes contribuam para a configuracio do referido esta-
do, sdo sobretudo a justica e a generosidade que atraem as pessoas (tamen
iustitia et liberalitas id maxime efficit, 1.17.56).

Nihil autem est amabilius nec copulatius quam morum similitudo
bonorum; in quibus enim eadem studia sunt, eaedem uoluntates, in iis fit ut
aeque quisque altero delectetur ac se ipso, efficiturque id quod Pythagoras
uult in amicitia, ut unus fiat ex pluribus. Magna etiam illa communitas est

¢ Sigo a li¢do de Testard 1965-1970: 1 129.



308 Paulo Sérgio Margarido Ferreira

quae conficitur ex beneficiis ultro et citro datis acceptisque; quae et mutua
et grata dum sunt, inter quos ea sunt, firma deuinciuntur societate. “Nada,
porém, € mais agraddvel e congregador do que a semelhanca dos bons
costumes; pois naqueles que t€ém as mesmas preocupacdes, as mesmas
vontades, sucede que cada um encontra no outro o mesmo encanto que em
si mesmo e daf resulta o que deseja Pitdgoras na amizade: que muitos se
tornem apenas num homem. Grande € ainda aquela comunidade que se
realiza completamente com os beneficios num e noutro sentido dados e
recebidos; que, reciprocos e reconhecidos, entre aqueles que os trocam,
estabelecem relacoes solidas.”

Para se compreender a origem e a verdadeira dimensdo da expressao
estdica uniuersi generis humani societas, vale a pena seguir a pista que o
préprio Cicero nos dd no passo citado e em Leg. 1.34, quando atribui a
Pitdgoras a origem da mdxima de que, entre amigos, todos os bens sao
comuns. Ja Timeu de Tauroménio, de acordo com Didgenes Laércio 8.10,
o havia identificado como o autor da referida maxima, e afirmado ¢uAiav
woomra. Kal avtod oi pabntal rotetiBevro tag ovoiag eig €v
molovpevol, “que a amizade € igualdade. E os seus discipulos punham
todos os seus bens em comum.”” O mesmo faziam, de resto, os Espartanos.

A méxima recorreu o cinico Diégenes para, através de um silogismo,
demonstrar que os deuses tudo partilham com os sapientes (Didgenes
Laércio 6.72): mévta t@v Oedv €ot- Gpthol 8¢ tolg codoig oi Beol:
%«oLva 0¢ TA TOV Gthwv- Tavta doa TV codpdv. “Tudo é dos deuses;
amigos dos sensatos sdo os deuses; comuns sdo as coisas dos amigos; tudo
entdo pertence aos sensatos.”

Em Platao, Lys. 214a ss., a propdsito da teoria, baseada em Homero e
defendida por Empédocles e outros fisiocratas, de que “sempre a divindade
impele o igual para o seu igual” (trad. Oliveira 1990, 2* ed.: 15 e 69), ndo
admite Socrates a amizade entre bons, e, considerada a possibilidade de a
parte ma do ‘nem mau nem bom’ ser a causa eficiente do amor do intermédio
pelo bem, acaba, para eliminar essa interdependéncia entre o mal e o bem,
por introduzir o conceito de epithymia ‘desejo’, que decorre da sensacdo de

"Tamblico, VP 29.162, corrobora a ideia de que Pitdgoras defendia a ‘pLhdThg
106tng’; Aulo Gélio 1.9 observa que os pitagdricos formavam uma comunidade
unida como acontecia naquela antiga associacdo que no direito romano se chamava
ercto non cito “herancga indivisa”; Donato e Sdo Jeronimo, Ad Ruf. 3.39, confirmam
a origem pitagdrica da maxima.



Contributo para o Estudo da Relacdo entre Estoicismo
e Moral Tradicional Romana em Séneca 309

endeia ‘caréncia’ e faz o homem tender para o que cuida afim (oikeion),
que, por sua vez, tanto pode ser o summum bonum como outro homem.
Estabelecida a correspondéncia entre igual e afim, volta-se ao problema da
amizade entre iguais e chega-se, a boa maneira sofista, a aporia final.

Se, em Lg. 5.739b, sustenta Platdo que as melhores leis sdo aquelas
em que o provérbio em apreco encontra a mais perfeita realizacdo em todo
o estado, jd, na Cidade Ideal, deparamos com o principio de que mulheres,
casamentos e procriacdo devem ser comuns entre amigos (R. 423e-424a).
Em contraste com a prdtica estabelecida de as unides entre mulheres e ho-
mens serem negociadas pelos respectivos pais, defende Sdcrates, em R.
449c ss., o recurso ao sorteio para se encontrarem os nubentes de cada
hieros gamos. Com a eugenia em vista, nao s6 admite a possibilidade de se
viciarem os sorteios — de modo a que, de um lado, se encontrem homens e
mulheres superiores, e, do outro, os inferiores —, como também, posta com-
pletamente de parte a philia, aceita a liberdade de matrimdnios para o
guerreiro valente e a consequente geragdo da maior descendéncia possivel
(468c, cf. 460b); o infanticidio dos filhos dos homens inferiores (460c, cf.
461c); a abolicdo do tabu do incesto e, mediante aprovacdo da Pitia, as
unides entre irmaos e irmas (461e; a hipdtese € liminarmente recusada em
Lg. 838b-c); a proibicdo, em tempo de guerra e para que ndo descure a
defesa da Cidade, de o guerreiro ir além do toque ou do beijo, e a obri-
gatoriedade de qualquer alvo das referidas manifestacdes de afectividade
as aceitar (468b-c).

Depois de notar a reducdo platénica de eros a ta aphrodisia e as con-
tradigdes subjacentes a tentativa de conciliacdo do conceito de eros indi-
vidualista, predominantemente homoerético e isento de consumacao, com
outro social e até de physis, que nele valoriza apenas o “instinto de geragcao”,
concluiu Schiappa de Azevedo: “E certo que outras componentes socio-
l6gicas concorrem para esta solu¢cdo, nomeadamente a tentativa de extinguir
todo e qualquer individualismo que possa conduzir a dissensoes e discérdias
entre os guardides (462b-c). Em resultado, pois, destas diversas vertentes,
a familia € abolida ou, se se preferir dizer com Popper, constitui-se uma
vasta familia comunitdria onde todos os membros de uma mesma geracao
sdo irmaos e os pais, avos, filhos e netos se distinguem por um parentesco
j@ ndo biolégico mas social.”®

8 Schiappa de Azevedo 1996: 172.



310 Paulo Sérgio Margarido Ferreira

A propdsito da distingdo entre, de um lado, os que estdo apaixonados
por si proprios e tudo fazem em proveito proprio, e, do outro, 0s que apenas
t€ém em vista a nobreza da ac¢do praticada e o amigo que beneficia com
essa mesma accdo, sustenta Aristteles, em EN 9.8. 1168b5-6, “que € a
partir do amor por si proprio que todas as disposi¢des de afeicdo e amor se
estendem depois também aos outros” (G’ avTOD TAVTO TA GLALRA RO
OGS TOoVUg dMhovg duxel’) e que se poderdo entender provérbios
tradicionais como “uma sé alma (entre amigos)” (“wia vy, cf. Euripides,
Or. 1046), “bens de amigos, bens comuns” (“xoLva T Gthwv”), “amizade
¢ igualdade” (“io0TNng PpLtAOTNS”) e “o joelho estd mais proximo do que a
canela” (“yovv xviung €yywov”). Da forma philautos, entendida em sen-
tido depreciativo (“amor proprio”), isto €, no das pessoas que apenas pro-
curam dinheiro, honrarias, prazeres do corpo e, ao cabo, rejubilam com as
paixdes e a parte da alma humana incapacitante da razao, distingue Aris-
toteles a de philautos no sentido de “amor por si”’, ou seja, o estado de
quem procura realizar accdes justas, ou sensatas, ou outras que traduzam a
exceléncia, e, no fundo, se concede os bens mais nobres e supremos que
existem. “Ter dominio de si” significa, ainda segundo o Estagirita, dominar
0 “poder de compreensdo” de si enquanto ser humano, agir voluntariamente
de acordo com as disposi¢des do sentido orientador e divergir dos animais
irracionais que apenas contam com a percepgao.

Quer isto dizer que, conforme sustenta Stern-Gillet, “the philautia in
the commending sense, which signals the smooth operation of practical
reason, is nothing less than virtue experienced by the virtuous from
within.”!® Na prdtica, traduz-se isto, como observa ainda Aristételes, na
capacidade de tomar as melhores decisdes, de agir em conformidade com
o seu poder de compreensdo, em prol dos que ama, da sua pdtria, even-
tualmente com o sacrificio pessoal; de abdicar, pela gldria de um feito, de
dinheiro, honrarias; de preferir, a uma vida longa e miserdvel, uma curta
mas em intensa alegria; de escolher a morte pelos outros e uma gldria
magnifica; de renunciar, em prol do amigo, a riquezas, honrarias e cargos
publicos, e, em contrapartida, manifestar nobreza de cardcter e alcancar a
gldria; de escolher para si, em todas as ocasides dignas de louvor, uma
maior parte de gloria.

? Licdo grega de Bywater 1894: 190, e trad. de Caeiro 2004: 217.
10 Stern-Gillet 1995: 82.



Contributo para o Estudo da Relacdo entre Estoicismo
e Moral Tradicional Romana em Séneca 311

Mas precisard uma pessoa assim, bem-aventurada e auto-suficiente,
de amigos?

Em resposta a esta pergunta, diz Aristdteles que, dos bens exteriores,
$30 0s amigos 0s supremos, pelo que serd absurdo ndo os incluir entre os
que cada um concede a si proprio (EN 9.9.1196b8-10). Além disso, se o
amigo se caracteriza, ndo tanto por receber beneficios de outrem, mas
sobretudo por lhe fazer bem, entdo € mais belo — observa o Estagirita —
conceder beneficios a amigos do que a estranhos (10-14). Se quem estd em
situacdo dificil precisa de um amigo para o apoiar, quem passa por um bom
momento também necessita de alguém com quem o partilhar (13-16). O
Humano, ainda segundo Aristételes, estd implicito no outro e naturalmente
predisposto a viver em sociedade (18-19). A felicidade € uma actividade ou
a activacdo de uma possibilidade, pelo que, embora o que pertence ao bem-
aventurado lhe dé prazer, tem tendéncia para se regozijar com as belas
accoes dos outros, isto €, de amigos (1169b30-1170a4).

Em Pol. 2.5.26-31, defende Aristdteles a conciliagdo da posse indi-
vidual de bens com a utilizacdo comum desses mesmos bens.

Ao provérbio recorreu Teofrasto para demonstrar o cardcter comum
dos amigos dos amigos [eV ugv eime @edPoaotog (fr. 75) MS ‘el xOLVAL
10 Gpihov £oTi, paMoto del xowvovg TV Ppihwv gival Tovg dpihovg’
Plutarco, Moralia (De fraterno amore) 490e]. O principio foi ainda adop-
tado por Epicuro e, segundo R. von Scheliha, resumido nestes termos por
Oliveira, “em vdrios thiasoi, espécie de confrarias que agrupavam as pro-
priedades dos seus membros”.!!

Seguramente inspirado em Menandro, fr. 10 Koerte, recorre Micido,
em Teréncio, Ad. 803-4, ao ditado para acalmar Démea e justificar o envol-
vimento do sobrinho Ctesifdo nos desmandos de Esquino.

Sem a preocupacgdo de ser exaustiva, procurou esta resenha mostrar
que a tradicdo filosdfica remonta a ideia de que a partilha de bens € um
pressuposto fundamental para a criacdo de uma comunidade que, baseada
na philia, busca a sophia; uma comunidade que partilha a dor, os amigos e
até a educacio dos familiares.

Mas, num plano muito prdtico, digamos assim, ainda distingue Cicero,
dos beneficios que podem ser trocados entre familiares, os que o sdo entre
amigos (R. 1.17.58): Quam ob rem necessaria praesidia uitae debentur
His maxime quos ante dixi; uita autem uictusque communis, consilia,

' Oliveira 1980: 58 € 94 n. 32.



312 Paulo Sérgio Margarido Ferreira

sermones, cohortationes, consolationes, interdum etiam obiurgationes in
amicitiis uigent maxime, estque ea iucundissima amicitia quam similitudo
morum coniugauit. “Por esta razdo se deve a necessdria proteccdo da vida
aos que acabei de indicar; mas para a comunidade de existéncia e de género
de vida, para os projectos, as conversas, 0s incentivos, os reconfortos e por
vezes mesmo os reparos, € entre amigos que se estabelecem sobretudo, e a
amizade mais agraddvel € a que foi travada pela semelhanga moral.”

Esclarece ainda Cicero que hd deveres que nos ligam mais a uns do
que a outros: em caso de colheita agricola, mais depressa prestaremos ajuda
aum vizinho do que a um irmao ou um amigo; mas, em processo judicial, &
0 irmdo ou o amigo quem mais depressa contard com 0 nosso apoio.

Em Off. 1.17.53, reflecte Cicero sobre a existéncia de diversos niveis
da sociedade humana (Gradus autem plures sunt societatis hominum.), e,
passados em revista os mais variados denominadores comuns que poderao
estar na base das diferentes comunidades (raca, nacdo, lingua, cidade), sus-
tenta que o mais forte € o que consiste em pertencer a mesma cidade, por-
quanto os conterrdneos frequentam os mesmos espacos publicos (foro,
templos, porticos, ruas) e estdo sujeitos as mesmas instituicdes (leges, iura,
iudicia, suffragia, consuetudines praeterea et familiaritates multisque cum
multis res rationesque contractae.). Mas, em Rep. 6.16, ja o Arpinate
sustentara que, devendo ser grande a pietas erga parentes, maior ainda
deveria ser a erga patriam. Importa perceber porqué.

A resposta ja Cicero a deixara antever em Off. 1.17.53-5: Artior uero
colligatio est societatis propinquorum, ab illa enim immensa societate
humani generis in exiguum augustumque concluditur. Nam cum sit hoc
natura commune animantium, ut habeant libidinem procreandi, prima
societas in ipso coniugio est, proxima in liberis, deinde una domus,
communia omnia; id autem est principium urbis et quasi seminarium rei
publicae. Sequuntur fratrum coniunctiones, post consobrionorum sobri-
norumque qui cum una domo im capinon possint, in alias domos tamquam
in colonias exeunt. Sequuntur conubia et affinitates ex quibus etiam plures
propinqui; quae propagatio et suboles origo est rerum publicarum.
Sanguinis autem coniuntio et beneuolentia deuincit homines et caritae;
magnum est enim eadem habere monumenta maiorum, iisdem uti sacris,
sepulcra habere communia.

“Mais restrito €, na verdade, o liame da sociedade familiar: partindo,
com efeito, da sociedade imensa do género humano € a este lago estreito que



Contributo para o Estudo da Relacdo entre Estoicismo
e Moral Tradicional Romana em Séneca 313

se chega. Como, na verdade, existe na natureza este trago comum a todos os
seres animados, o de terem o desejo de procriar, a primeira forma de
organizacdo social consiste no prdéprio casamento, depois nos filhos; em
seguida € uma so casa e todas as coisas comuns. Ora aqui estd o principio da
cidade e como a incubadora da republica. Seguem-se os lacos fraternais,
depois os dos primos direitos e dos descendentes dos primos e quando uma
sO casa os ndo pode comportar todos, vdo para outras casas como em co-
l6nias. Seguem-se os casamentos e os parentescos por alianca, € mais nume-
rosos se tornam os parentes. Esta extensio e a descendéncia sio a origem das
republicas. Ora a comunidade de sangue une os homens por lacos de bene-
voléncia e afecto: € grande coisa, com efeito, possuir os mesmos monumen-
tos ancestrais, celebrar os mesmos cultos, ter sepulturas comuns.”

Do confronto da ordem ciceroniana dos deveres com Aristoteles, EN
12.1162%16-19, onde, aos beneficios concedidos pelo homem ao estado, se
sobrepde a relacio entre marido e mulher, e, ao cabo, os deveres do homem
para com a familia (Avdpl 6¢ »ai yuvouxi Gpihior doxel xotd Gphowy
VA YELV: AVOQWIOS YOO T pVOEL OVVOVAOTIROV WAALOV 1) TTOMTLROV,
00M TEOTEQOV %Ol AVOYROLOTEQOV Olxict TOAEWS, KOL TEXVOTTOLIOL
®owvoTeQOV Tolg Cmolg.), facilmente se depreende a interferéncia de um
contexto politico diverso: enquanto, ainda no rescaldo da Guerra do Pelopo-
neso e a acompanharem a transicdo da Comédia Antiga, via Intermédia,
para a Nova, as palavras do Estagirita reflectem uma progressiva desvalori-
zacdo dos temas politicos, que acompanham a secundarizag¢do do papel da
cidade de Atenas na vida grega, e, em propor¢do inversa, 0 progressivo
incremento da reflexdo sobre temas familiares e, por conseguinte, mais
universais — jd o passo do Arpinate € o de um politico empenhado na
criacdo, desenvolvimento e organizacdo de uma republica s6lida. Importa
ainda notar que Cicero recorre ao factor da proximidade para justificar a
benevoléncia e o afecto entre os membros de determinada familia.

3. A pietas erga parentes a luz da moral tradicional grega

Embora o contexto epocal possa ser uma boa justificacdo para o facto
de o Hércules senequiano continuar vivo em atencao ao pai, importa, antes
de prosseguirmos esta via de reflexdo, tentarmos perceber se, além da
diferenca entre os modos como o Estagirita e o Arpinate encararam o lugar
dos deveres familiares entre os homens, haveria outras entre a devocao
grega € a romana.



314 Paulo Sérgio Margarido Ferreira

Oliveira situa, no dominio da philia familiar, a cedéncia de Meleagro,
em Homero, /l. 9.590-6, a argumentacdo e aos rogos de sua esposa para
que entre em combate; o cardcter persuasivo do argumento de Deifobo de
que, para ajudar Alcdtoo, cunhado de Eneias (/I. 13.463-9), deve o ultimo
lutar; o recurso ao exemplo de Orestes para se instar Telémaco a vingar
Ulisses (p. ex., em Od. 1.298-300).'2

No tocante a figura de Eneias, embora Vénus admita, em /1. 5.376s.,
p. ex., que seu filho lhe € mais caro do que qualquer outro interveniente na
Guerra de Trdia, a verdade € que, da devogao filial do herdi quer pela deusa
sua mae quer por seu pai Anquises, se ndo vislumbra qualquer indicio nos
poemas homéricos. Ao séc. V a.C. remontaria, conforme observa Rocha-
Pereira, a ligacdo ao herdi, “levando o pai aos ombros” (fr.373 Pearson =
373 Radt), do trago da devogdo filial."® A referida investigadora ainda
admite a possibilidade de ter sido Helanico, historiégrafo do mesmo século,
a introduzir na lenda o simultineo salvamento dos Penates de Tréia; e
observa que, se o primeiro trago se encontra documentado em cerca de
setenta vasos de proveniéncias diversas, dos quais vinte e um etruscos, € na
estatueta de Veios (actualmente em Roma, Museo di Villa Giulia), jd o
segundo pode ser visto no escaravelho etrusco de Luynes, de c. 490 a.C.
Do exposto, parece, por conseguinte, legitimo perguntar em que consiste a
novidade da pietas romana.

Se, aos exemplos referidos por Oliveira, acrescentarmos, entre outros,
o de Glauco, que, em /1. 6.207-10, a Diomedes declara ser filho de Hipéloco
e que seu pai lhe recomendara que fosse valente e superior a todos 0s
outros, de modo a ndo desonrar a linhagem paterna; ou o de Aquiles, que,
instado pelo siplice Priamo, chora ndo s6 o facto de estar longe do idoso
pai, as humilhagdes que este tem de passar e o sofrimento que a sua morte
prematura causard a Peleu, mas também a morte de Patroclo (I1. 24.486ss.)
— facilmente percebemos como, na sociedade aristocrdtica homérica, podia
a devocado filial funcionar como um estimulo para que o jovem alcancasse
a arete ¢ a correlativa time (cf. Il. 12.310-21), e, a0 mesmo tempo, que a
Homero remonta a proximidade entre os deveres para com os pais € os que
tém por alvos os amigos.

Esta intima relag@o, ausente embora da Oresteia esquiliana — onde
Pilades se afigura como o representante de Apolo —, € assaz evidente no

12 Oliveira 1990, 2% ed: 32 n. 1.
13 Rocha-Pereira 2009, 4* ed.: 261.



Contributo para o Estudo da Relacdo entre Estoicismo
e Moral Tradicional Romana em Séneca 315

Orestes de Euripides, que conjuga o recurso aos conceitos de osios ‘santo’
e ‘piedoso’, e anosios ‘impio’ e ‘impiedoso’ — para alcangar, por meio de
estrutura circular, coesdo e unidade —, com uma adaptacdo da maxima
pitagdrica supracit. de que, entre amigos, todos os bens sao comuns. Assim,
comeca Menelau por dizer, em 374, que Orestes ousou AvOGLOV GOVOYV,
lit.: “um fmpio assassinio”, ou, na traducao de Seica 2007: 97, “tao terriveis
desgragas”; em 481, é Tindaro quem, por meio de sinédoque, se refere a
Orestes como avoolov xaga (lit.: “cabeca fmpia”; trad. Seica 2007:106:
“criatura impia”); em 546-7, confessa-se Orestes impio pela morte da mae,
mas piedoso por ter vingado o assassinio do pai (€ym & avoolOg i
UNTEQQ RTOVAYV, / HOL0g &€ v’ €TEQOV Ovoua, TILMEOV TTOTEL.); em 595,
diz a Tindaro que foi em obediéncia a Apolo que matou Clitemnestra e que,
por isso, ao deus se deve atribuir a impiedade (éxetvov 1yelof’ avoolov
nol wtelveter); depois de, perante a perdicdo de Orestes e de Electra,
resoluto dizer (735): Zvyrataoxrdmrolg v NUAS: ®OLVO YOQ TA TMOV
¢ihwv.: «Pois partilharemos a ruina, ja que sdo comuns as desgracas entre
os amigos.» (Trad. de Seica 2007: 114) — conclui Pilades, em 767, que,
apds ter compactuado com Orestes no matricidio, €, por seu proprio pai,
Estréfio, encarado como Gvoolov ‘impio’; em 936 e em sua defesa, disse
Orestes, segundo o Mensageiro, que, se fosse justo (osios) as esposas
matarem os maridos, 0s Argivos que se preparassem para morrer ou para se
tornarem escravos das mulheres; e o circulo fecha-se em 1213, quando
Orestes diz de Hermione que é oxvuvov dvooiov mateog, “filha de um
pai impio” (trad. Seica 2007: 142), isto €, de Menelau e, ao cabo, do tio de
Orestes e Electra que, com “cinismo acomoddtico” — para empregar a
expressdo de Lourenco —,'* se preparava para assistir confortavelmente a
punicdo de Orestes e juntar, ao trono de Esparta, o de Argos.

Das palavras de Pilades, duas sdo as hipéteses de interpretacdo que se
apresentam: ou, como em outras tragédias de Esquilo e de Euripides,'

4 Lourenco (2004) 148.

15 Como Herédoto 2.114, 2.119 e 4.154 empregara osios em frases negativas
ou no composto com prefixo de negacdo (anosios), para dar conta da natureza
sacrilega ou fmpia de determinadas ac¢des e comportamentos, assim fez Esquilo,
Th. 551 (&vootowg nopmdopaotv); Euripides, Cyc. 693 (dvoolov dautog),
Med. 607 (Jasdo sobre Medeia: dQdg Tupdvvolg avooioug), 1305 (Coro sobre
o infanticidio: dvoowov ¢povov), El. 926 (Electra a Egisto, sobre o casamento
deste com Clitemnestra: dvooLov.... yauov), HF 323, 1210 e 1233 infracit.,
Or. 374, 936 supracit. O uso dos termos para designar quem pratica ac¢des de



316 Paulo Sérgio Margarido Ferreira

emprega o autor a forma composta para designar quem comete determinada
ofensa a qualquer pessoa e/ou divindade, ou, conforme se depreende das
demais ocorréncias do termo na pega, a ele recorre o Tragico num contexto
de crime exclusivamente familiar, onde a amizade entre Orestes e Pilades
e a promessa de casamento do segundo com Electra fazem o filho de Estro-
fio sentir-se praticamente membro da familia dos dois irmaos.

Situacdo cémica que, como a trdgica de Orestes, reflecte sobre a
relacdo entre filhos e pais é a de Fidipides, que, em Nu. 1321, depois de
agredir o pai, o procura convencer de que agiu correctamente € que O
mesmo sucederia se tivesse batido na mae. Mas, além das diferencas entre
o tratamento dado por Orestes a Clitemnestra (morte) e o que Fidipides dd
a Estrepsifades (pancada), deparamos com a presenca, na comédia, do tema
da educacdo, ausente no mito, e, na versdo de Euripides, o uso sério de
argumentagdo sofistica, em contraste com a sua utilizacdo paradoxal e
comicamente exagerada na cena aristofanica.

Se, no entanto e a luz das duvidas lancadas pela Electra euripidiana
sobre a verosimilhanca e a coeréncia da cena do reconhecimento de Orestes
por Electra nas Coephori de Esquilo, se encarar a intervencio ex machina
de Apolo no Orestes de Euripides como uma parddia da defesa que o deus
homoénimo esquiliano faz de Orestes nas Eumenides, ou do voto de qua-
lidade de Atena na solugao do eventual empate técnico entre os jurados,
facilmente se percebem as afinidades entre Euripides e o Fidipides que, de
Esquilo, dizia que era “o primeiro em... alarido, incoeréncia, impedancia e

ambos os tipos referidos parece uma extensdo da referida acep¢do, que, dos trés
autores referidos, apenas se encontra em Esquilo, Th. 611, e Euripides, Cyc. 26
(Kixhwmog dvooiov), 348, 438, Hec. 852 (avbdotov E€vov), 1235 (Hécuba para
Agamémnon, sobre Polimestor: o1’ e0oefT) Yo 00Te MOTOV 0i &Y 0TV, / 0VY,
bo1ov, ov dinatov e dpdoeig Eévov-); EL 645 (Ancido sobre Clitemnestra:
Aavoolog yuviy), 683 (Orestes sobre Egisto: divootovg pudotogag); HF 255, 567,
1282, 1302 infracit.; Hel. 1054 (Helena sobre Teoclimeno: 1Q0g TOV AvOOLOV),
Ph. 609* (Polinices a Etéocles: dvoolog mépurac.); Or. 481, 546-7, 595, 767,
1213 supracit.; Ba. 613 (Corifeu sobre Penteu: avdoo0g dvoaiov); IA 1318 (Ifi-
génia sobre o seu sacrificio e sobre seu pai: odpayaiowv dvootolov avootov
0tOg). Quanto as ocorréncias de osios em frases negativas de Herddoto, além
de aparecerem no referido cotexto, ainda se registam em outros que exprimem
escripulo religioso na identificagdo nominal de determinadas divindades (2.61,
2.86, 2.170), ou simplesmente indicam a proibi¢cdo de certos comportamentos ou
actos em rituais (2.81, 6.81, 8.37).



Contributo para o Estudo da Relacdo entre Estoicismo
e Moral Tradicional Romana em Séneca 317

pretensiosismo” (trad. Magueijo 2006: 442; to®TOV.... —/ YOdPov TAEWV,
AEVOTATOV, OTOUPOARL, XQNUVOTTOLOV.)

E se a referida parddia visar fazer notar, nos deuses, os vicios carac-
teristicos dos humanos e, ao cabo, decorrer do cepticismo euripidiano
relativamente a preocupacdo das divindades com o bem do homem, ndo
andard este Trdgico distante do Sécrates da comédia aristofanica, que,
perante o juramento de Estrepsiades pelos deuses, haveria de dizer (247-8):
[Toiovg Beovg Opet oU; TEdTOV YaQ Beol / ULV VOO ovx €0TL. “Juras
pelos deuses?!... Quais deuses?... Para jd, deuses ¢ moeda que nao usamos
cdna casa” (trad. Magueijo 2006: 349). Também Meleto, de acordo com o
Euthyphro platénico, haveria de acusar Sdocrates de andar a corromper a
juventude e a criar deuses, de ndo acreditar nos antigos e, ao cabo, de
impiedade.

Como, no referido didlogo platénico, se encontram Meleto e Sdcrates
nas imediacdes do Pértico Real, e o primeiro, por cuidar saber o que €
piedoso, vem denunciar o pai por ter deixado agrilhoado, a fome e ao frio,
um dos seus mercendrios que, por sua vez, acabou por morrer ¢ havia
assassinado um servidor da familia do jovem queixoso, Sécrates desafia
Eutifron a definir o conceito de 7o osion.

Interrogado sobre se a primeira vitima pertence a sua familia, responde
Eutifron que isso ndo devia ser tido em conta, pois o que estd em causa é o
acto em si, que, aos olhos dos deuses, é¢ impio. Em abono da sua teoria,
invoca o exemplo de Zeus, que agrilhoou seu pai, por este ter devorado os
filhos, ou o de Crono que mutilou o pai, Urano. Depois de considerar a
hipétese de piedoso ser o que agrada aos deuses, e de afirmar que se ndo
pode chegar a conclusdes unanimes sobre o que € o justo e o injusto, o belo
e o feio, o bem e o mal, contrapée Sécrates que nem os deuses estdo de
acordo no tocante aos referidos assuntos, pois se Zeus e Hefesto, p. ex.,
veriam com bons olhos a dentincia de Eutifron, o mesmo ndo sucederia
com Urano, Crono e Hera. Se pensarmos bem, € o que sucede no julgamento
de Orestes, quando se opdem divindades antigas e defensoras da punicio
de crimes de derramamento de sangue familiar a divindades mais recentes
que defendem a punicdo de qualquer assassinio. No fundo, indicia o passo
as reservas de Sdcrates relativamente a uma concepgao religiosa que fazia
das divindades seres com qualidades e vicios comuns aos mortais.

Propde Sdécrates que se encare piedade como uma parte da justica, e
Eutifron define a primeira como os cuidados a ter com os deuses, a0 passo
que a restante parte da segunda diz respeito aos que t€ém os homens por



318 Paulo Sérgio Margarido Ferreira

alvo (12e e 13b). Interrogado sobre o tipo de cuidados referidos, esclarece
Eutifron que sdo os mesmos que os escravos tém com os senhores, uma
colaboracdo traduzida em preces e sacrificios que salvem familias e
cidades, e respeito, honras e atitudes agraddveis (13d, 14b, 15a). Acaba, no
entanto, por chegar a conclusdo de que ser santo, ou piedoso, e ser amado
pelos deuses sdo a mesma coisa. Ora esta ideia jd havia sido refutada,
quando Sdécrates havia demonstrado que ser amado era uma consequéncia
de se ser santo e nao o contrario (10e).

Embora o didlogo encerre com a tipica aporia dos didlogos platénicos,
averdade € que, se as ideias veiculadas por Eutifron reflectirem a communis
opinio que na cultura grega circulava sobre fo osion, facilmente se percebe
que a relacdo entre filhos e pais ndo passava de apenas um dos campos em
que se poderia reflectir o referido conceito, que, numa perspectiva mais
abrangente, se centrava sobretudo na relacdio do homem com os deuses.
Nao serd, de resto, por acaso que do termo se socorrera Euripides, no
Hercules Furens, para fazer de Lico uma réplica, em ponto reduzido, do
préprio Hércules: se, em 323, emprega Anfitrido a expressdo AvOoLOV
B¢av para se referir a eventual e impia morte dos netos as maos de Lico,
com o adjectivo, desta feita substantivado e em 1210, implorard o pai de
Hércules ao filho que domine a ferocidade leonina que o precipita para a
carnificina e a impiedade (ém Gpoviov Avoolov), e da dvoolov pioow’
EUoOV se servird o proprio Hércules, em 1233, para dizer a Teseu que se
afaste se seu fmpio oprébrio.'¢

Rocha-Pereira define a pietas latina «como um sentimento de obri-
gacdo para com aqueles a quem o homem estd ligado por natureza (pais,
filhos, parentes). Quer dizer, por conseguinte, que liga entre si os membros
da comunidade familiar, unidos sob a égide da patria potestas, e projectada
no pretérito pelo culto dos antepassados.»'” Mas se, no Hercules furens
senequiano, algumas ocorréncias do termo vao claramente ao encontro da
defini¢do apresentada,'® jd o uso do adjectivo impius para caracterizar as
maies tebanas que fizeram de Hera uma madrasta (una me dira ac fera /

16 Cf. HF 255 (Corifeu sobre Lico: dvootov xdoa), 567 (Hércules sobre
Lico: »oata & avoolov); 1282 (Hércules sobre si préprio: oUt’ gpaig ¢piloug /
OnPaig evorety 6olov); 1302 (Hércules sobre sua vida: dypelov avooiov).

17 Rocha-Pereira 2009, 4* ed.: 338-9.

18 Em referéncia ao infanticidio e ao assassinio de Mégara por parte de Hércules,
v. Her. f. 97, 965-7, 1093, 1206-7, 1240-1, 1280, 1329-30; em referéncia ao incesto
de Edipo, v. 496; em referéncia a difamagdo de Sémele pelas irmds, v. 758.



Contributo para o Estudo da Relacdo entre Estoicismo
e Moral Tradicional Romana em Séneca 319

Thebana tellus matribus sparsa impiis | quotiens nouercam fecit! 19-21);
ou o sangue dos gigantes que Hércules derramou em Flegra, na guerra que
opos aqueles aos deuses (post Phlegram impio | sparsam cruore, 444-5);
ou a mao de Lico (impiam regis feri /| compesce dextram! 518-19); e o
recurso a forma substantivada, para aludir aos célebres condenados infer-
nais (impios / supplicia uinclis saeua perpetuis domant? 748-9), devolvem
ao conceito a abrangéncia do osion grego.

Ora se impietas ocorre na peca latina nas mesmas acepgdes em que
surge anosios no drama grego, teremos de procurar no contexto epocal a
justificacdo para o facto de Hércules decidir continuar vivo ndo em aten¢ao
a Teseu, mas a seu pai Anfitrido. No caso grego, a justificacdo para a inter-
feréncia decisiva de Teseu decorre de uma tradi¢do trdgica que procurava
valorizar a democracia e as instituicdes atenienses (cf. a criacdo do tribunal
do Aredpago, nas Eumenides de Esquilo; a transformagdo de Edipo em
nume benéfico no demo de Colono; a interveng¢do de Egeu na Medea de
Euripides). No caso latino, se tivermos em conta a precedéncia do Furens
relativamente a Diui Claudii apocolocyntosis, talvez se deva encarar a
op¢do senequiana como um conselho a Nero, filho adoptivo de Cldudio, no
ambito da captatio beneuolentiae do ultimo por parte do Filésofo. Além
disso, tinha a pietas romana uma dimensdo politica e unificadora do império
que era, de algum modo, alheia a piedade grega. Ndo serd de resto, por
acaso, que Santo Agostinho haverd de criticar Séneca por, apesar de descrer
no culto imperial, o fomentar. Talvez se deva, por conseguinte, as responsa-
bilidades politicas, a conciliacdo senequiana da moral estdica com a tra-
dicional romana.

Bibliografia

Abreviaturas
R: RBBECK, O. (1962), Scaenicae Romanorum poesis fragmenta.
Hildesheim.

Edicoes de textos gregos e latinos e traducoes

BywaTter, 1. (1894), Aristotelis Ethica Nicomachea. Oxonii.

CaEIRO, A. C. (2004), Aristoteles. Etica a Nicdmaco. Lisboa.

CoLLARD, C. & Cropp, M. (2008), Euripides. Fragments. Aegeus-Meleager.
Cambridge (Mass.) — London.



320 Paulo Sérgio Margarido Ferreira

CorrElA, N. (19697?), Esquilo. As Suplicantes; Os Persas; Sete contra
Tebas. Lisboa.

Kawmgrrsis, J. (1972), L’ Antiope d’Euripide. Athens.

Macueno, C. (2006), Nuvens, in M. de F. S. e Silva e C. Magueijo (eds.),
Aristofanes. Comédias 1, Lisboa, 303-453.

OLIVEIRA, F. de (1990, 2% ed.), Platdo. Lisis. Coimbra.

OLIVEIRA E Siva, A. F. de A. (1975). O Orestes de Euripides. Diss.
Coimbra.

REeyNoLDSs, L. D. (1965), L. Annaei Senecae ad Lucilium epistulae morales.
Oxonii.

RocHA-PEREIRA, M. H. da et al. (2003), Sofocles. Tragédias. Coimbra.

SEGURADO E Campos, J. A. (1991), Liicio Aneu Séneca. Cartas a Lucilio.
Lisboa.

SEIcA, A. P. F. de O. (2007), Orestes de Euripides. Diss. Coimbra.

TesTARD, M. (1965-1970), Cicéron. Les devoirs, vols. I-11. Paris.

Estudos

Dawmasio, A. R. (2001, 22% ed.), O erro de Descartes — Emocdo, razdo e
cérebro humano. Lisboa (1% ed. 1994).

FantHaMm, E. (2001). “Roman tragedy and the teaching of Aristotle’s
Poetics”, in O. Andersen & J. Haarberg (eds.), Making sense of
Aristotle. Essays in poetics. London, 109-25.

GRAVER, M. R. (2007), Stoicism and Emotion. Chicago & London.

Lourenco, Frederico (2004, 2° ed.), Grécia revisitada. Lisboa.

RocHa-PErREIRA, M. H. da (2009, 4* ed.), Estudos de Historia da Cultura
Cldssica. 1l Volume — Cultura Romana. Lisboa.

ScHiaPPA DE AZEVEDO, M. T. N. (1996), “Eros e Hieros Gamos na Repiiblica
enas Leis”, in A. A. Nascimento et al. (eds.), Eros e Philia na Cultura
Grega (Coloquio — Lisboa, 23-24 Novembro 1995). Lisboa, 169-176.

STERN-GILLET, S. (1995), Aristotle’s Philosophy of Friendship. New York.



