
Humanitas 63 (2011) 387-404

RETÓRICA ARISTOTÉLICA Y  
ARGUMENTACIÓN LÓGICA EN LA VISIÓN 
DELEYTABLE DE ALFONSO DE LA TORRE1

Concepción López Rodríguez
Universidad de Granada

Resumen
Este trabajo se centra en el estudio de la Retórica como alegoría y en el 

estudio de la retórica como disciplina teórica de carácter lógico-discursivo a través 
de la Visión Deleytable, obra didáctica del Bachiller Alfonso de la Torre (s. XV). 
El componente racional de este tratado alegórico proviene de la argumentación 
silogística presente en  la lógica y retórica aristotélicas; este método de razona
miento fue aprendido por el autor durante sus años de estudio en la Universidad de 
Salamanca, bien de fuente directa bien por intermediarios.

Palabras clave: Aristóteles, retórica, lógica, Visión Deleytable,  Alfonso de 
la Torre, Tradición Clásica.

Abstract
This paper focuses on the study of Rhetoric as an allegory and the study of 

rhetoric as a theoretical discipline with a logical-discursive character in the Visión 
Deleytable, a didactic work by Bachelor Alfonso de la Torre (XVth century). The 
rational component of this allegorical treatise comes from Aristotle’s logic and 

1 El punto de partida de este artículo es la conferencia “La retórica clásica 
al servicio de la Visión Deleytable de Alfonso de la Torre” dictada en el XXI 
COLOQUIO INTERNACIONAL DE FILOLOGÍA GRIEGA (Madrid, 10-12 de 
marzo de 2010): “La tradición clásica en la literatura española de los siglos XIV y 
XV”, organizado por J. Antonio López Férez, en la actualidad catedrático Emérito 
de la UNED, quien  me sugirió que trabajara en esta interesante obra.



388

rhetoric; the author learned this reasoning method during his years of study at the 
University of Salamanca, either directly or through an intermediary source.

Key words: Aristotle, Rhetoric, Logic, Visión Deleytable, Alfonso de la 
Torre, Classical Tradition.

La estructura argumental de la Visión Deleytable2 está construida 
sobre el entramado de un recorrido alegórico al que Alfonso de la Torre da 
inicio con las palabras siguientes, que constituyen parte de su proemio o 
encabezamiento:

Comiença el libro llamado Visyón Deleytable, conpuesto a ynstançia del 
muy noble e yllustre progenio Don Juan de Beamonte, prior de Sant Joan, 
chançiller e camarero mayor del muy yllustre señor Don Carlos, Príncipe de 
Viana, primogénito de Navarra e duque de Gandía, copilado por Alfonso de 
la Torre, Bachiller del dicho señor prínçipe3.

Si el autor de la Visión Deleytable fue, como declara, preceptor de 
Carlos de Viana en la corte de Olite, nos podemos situar en los años 1440-
1448. Su nombre es Alfonso de la Torre. El tal Alfonso, según escasos y a 
veces no claros testimonios, procedente de Burgos, ingresó en el Colegio 
Mayor San Bartolomé de Salamanca allá por el año 1437 para realizar el 
grado de Bachiller en Teología. Se supone, y así lo ha propuesto, entre 
otros, Girón4, que debió de haber nacido alrededor del 1417. Salvador de 

2 El título Visión Deleytable (Visyón Deleytable, Visión Deleitable…) aparece 
con diversas grafías, que dependen del autor de referencia. En este trabajo se 
mantendrá la grafía Visión Deleytable en el corpus del texto; en el caso de citas, se 
mantendrá, naturalmente, la versión original de su autor.

3 Todas las citas de la obra provienen de la importante edición crítica con 
estudio llevada a cabo por Jorge García López 1991.

4 Luis M. Girón-Negrón 2001 es autor de un interesante estudio sobre la 
obra (Alfonso de la Torre`s Visión Deleytable. Philosophical Rationalism and 
the Religious Imagination in 15th Century Spain).. En este completo trabajo 
de investigación el autor  analiza pormenorizadamente las diferentes corrientes 
de pensamiento que se perciben  en la Visión Deleytable; de forma destacada, 
profundiza en el componente racionalista del pensamiento de Alfonso de la Torre 
y en su vinculación con círculos de cultura judaica, además de incidir en su 
formación escolástica.

Concepción López Rodríguez



389

Miguel y Lida de Malkiel5 consideran el año 1440 como posible fecha de 
composición de la obra citada. Se especula con el año de su muerte.

¿Qué tipo de obra es esta Visión Deleytable6? Como respuesta  
podríamos decir que se trata de una alegoría didáctica de carácter filosófico-
religioso que propone la defensa de un ideal de perfección humana basado 
en el conocimiento, conocimiento que abarca las Artes Liberales y temas 
de filosofía. Se ha destacado el componente racional de la obra y su vin
culación con el racionalismo maimonideo7 del siglo XV. Todo ello se 
efectúa sobre un desarrollo que contiene un trasfondo griego-judío-cris
tiano-musulmán8. Habría, no obstante, que hacer algunas matizaciones a 
ese componente “racional”, que en efecto determina el carácter de la obra  
y a su posible procedencia o procedencias. ¿Hemos de ir a buscarlo en la 
Guía de perplejos9 de Maimónides o es el propio Maimónides el que estaba 
influenciado incluso por la racionalidad imperante en el método silogístico 
o argumentativo  aristotélico y tal influencia la materializó en su Guía? La 
relación de este autor con el gran filósofo griego ha sido comentada una y 
otra vez por la crítica experta, que incluso lo ha denominado el “Aristóteles 
judío”10. Sin embargo hay una clara diferencia entre uno y otro: Maimónides 

5 Opinión recogida por Luis M. Girón-Negrón 2001, Op. cit.:18.
6 Según Menéndez Pelayo, M. 1940, Historia de las ideas estéticas. Madrid, 

2:280, “Visión Deleytable es sin duda la obra maestra de nuestra prosa didáctica 
del siglo XV”.

7 Resulta difícil suscribir sin matizaciones las palabras de Luis M. Girón-
Negrón 2001, (op. cit.: XV) cuando dice: “Visión Deleytable provides an unique 
historical witness to the Hispano-Christian fate of Maimonidean rationalism.” A 
mi entender, es Aristóteles el que le presta la base lógica al tratado.

8 Esta definición del carácter y contenido de la obra es la que suscribe 
prácticamente toda la crítica especializada. 

9 Una traducción de la obra es la de Gonzalo Maeso, D. 2008. Según 
recoge Salinas Espinosa, C. 1993 (tesis): 131 y 133: “La influencia de la Guía de 
perplejos en la Visión Deleytable ha sido uno de los temas que más ha llamado 
la atención de los estudiosos que se han ocupado de la producción del Bachiller. 
El primero en apuntar la relación entre las dos obras fue Marcelino Menéndez 
Pelayo en los Orígenes de la novela. La sugerencia del eminente investigador 
se convirtió en un trabajo detallado cuando J.P.W. Crawford publicó un artículo 
sobre la cuestión… Quizá Francisco Rico [1986:101] haya sido el más explícito a 
la hora de calificar este influjo: “la primera parte de la Visión es lisa y llanamente 
un centón de Maimónides”.

10	  Vid. Crawford, 1913 a: 191.

Retórica Aristotélica y Argumentación Lógica en
La Visión Deleytable de Alfonso de la Torre



390

no “intentó elaborar un sistema filosófico propio, sino el estudio “científico” 
de la Torá, para aclarar las dudas que pudieran tener los creyentes ilustrados 
[Martínez Lorca 1990: 394]”11. Alfonso de la Torre comparte, por tanto, 
con el gran médico cordobés (Maimónides) un propósito “científico” y 
encontró a su vez en la obra del judío un modelo a seguir,  que cuadraba en 
parte con sus propósitos doctrinales. Pero, él ya partía de un conocimiento 
profundo de la lógica de Aristóteles y, sobre todo, estaba habituado a las 
quaestiones retóricas, denominación que recibe en Quintiliano la parte de 
la argumentatio; por ello, el carácter “racional” de la Visión Deleytable 
procede de Grecia, de Aristóteles, y de la cadena transmisora-adaptadora 
de sus obras. Para corroborar esta cuestión inicial y básica convendría 
previamente hacer algunas consideraciones relativas al texto objeto de 
estudio y exponer su estructura y sus recursos argumentativos.

El punto de partida argumental de la obra se sitúa en el terreno de los 
sueños: es un sueño alegórico. En un viaje  casi místico el autor con un 
propósito pedagógico y, bajo las siglas no sólo del docere sino del también 
retórico delectare,  expone el contenido y fin de cada ciencia:

…e por esta causa queríades por mi vos fuese fecho un breve compendio 
del fin de cada çiençia, que quasy proemial mente conteniese la esençia de 
aquello que en las çiençias era tractado12.

Pero no es este el objetivo último de la obra sino otro mucho más 
trascendente: explicar qué entendieron los naturales e qué podían alcançar 
por razón del fyn postrimero del omne. El instrumento de la razón resulta 
fundamental en esta obra que no pretende exponer una visión alegórica que 
conduzca a un estallido irracional basado en la pura creencia. El hombre, 
para llegar a obtener una idea de cuál es su fin  último, debe prepararse 
mediante el conocimiento. La Visión Deleytable, por tanto, aunque tenga 
una meta trascendente y de naturaleza religiosa, plantea un camino hacia 
ella basado en el esfuerzo humano del saber. El conocimiento de la época 
hundía una de sus bien profundas raíces en los clásicos; hacia ellos se dirige 
Alfonso de la Torre, intentando con su sabiduría, especialmente  en el 
terreno argumentativo y expresivo, al margen de instruir a un discípulo, 
recuperar el esplendor pasado. Dado que, en la opinión de Alfonso de la 

11 Vid. Salinas Espinosa, Concepción (1993, tesis): 135.
12 Cf. Visión Deleytable: 101, 20-23.

Concepción López Rodríguez



391

Torre, se ha producido una abominaçión de las çiençias y se ha caído en la 
ignorancia, lo cual es la principal causa de la turbación del mundo, es 
preciso recobrar mediante el conocimiento la vida angélica que tenýan los 
preçesores nuestros en los pasados bien aventurados syglos13. 

Caído el autor en un profundo sueño, se ve situado al pie de una 
montaña y describe su entorno de la manera siguiente:

Vi el çielo menazar caýda total, maguer falleçiese Atlas para someter los 
omnes a sostenerlo. Vi las casas de los ystoycos, pictagóricos, peripatéticos e 
académicos, las quales primero eran en veneraçión admirable, fechas domi
çilio a las pestíferas e ponçoñosas syerpes14.

Como el ascenso de la montaña resultaba muy dificultoso para omne 
corpóreo alguno, el autor-protagonista ruega al Entendimiento y al Natural 
Ingenio (escritos con mayúscula pues actúan como entidades con perso
nalidad propia) que le ayuden en este camino para seguir la çelica boz que 
le anima en su ascenso.

Muy acertada estimo la interpretación de este recorrido por parte de 
Concepción Salinas Espinosa15, quien cree que la ascensión del Enten
dimiento por la Montaña de las Artes hasta la mansión de la Verdad y las 
sesiones de preguntas y  respuestas que le proporcionan acceso a las otras 
mansiones alegóricas en realidad simbolizan el examen de Bachiller de 
Artes en la Universidad16. Si ello es así,  tenemos un primer elemento que 

13 Cf. Visión Deleytable: 102, 50.
14 Cf. Visión Deleytable: 105, 32-35.
15 Vid. Salinas Espinosa, C. (1997), Poesía y prosa didáctica en el siglo XV: 

la obra del bachiller Alfonso de la Torre. Zaragoza: 146. Es interesante desde esta 
perspectiva  el artículo de la misma autora (1993): “La formación de un bachiller 
en Salamanca: Alfonso de la Torre”, en Proyección histórica de España en sus tres 
culturas: Castilla y León, América y el Mediterráneo. Junta de Castilla y León: 
Conserjería de Cultura y Turismo, 2:181-187.  Concepción Salinas Espinosa 
es una especialista en la obra de Alfonso de la Torre y cuenta en su haber con 
numerosas publicaciones que constituyen estudios de obligada referencia para el 
que se acerque a la obra de este autor.

16 “En la Facultad de Teología en particular, y en general también en otras 
Facultades, los métodos pedagógicos comprendían tres fases progresivas: la lectio 
o expositio, la quaestio y la disputatio (Beltrán de Heredia 1970: I, 246)”. Vid. 
Salinas Espinosa, C. (1993, tesis), op. cit.:70.

Retórica Aristotélica y Argumentación Lógica en
La Visión Deleytable de Alfonso de la Torre



392

induce a  la consideración de que, dada la formación del autor17, tal ascenso 
se sirva y reproduzca más o menos ficticiamente o alegóricamente aquellos 
contenidos con los que está familiarizado. Además, su objetivo se proyecta 
hacia la formación de un discípulo o un muchacho, misión que le ha sido 
encomendada. A una familia noble, a la cual sirve de preceptor, de rancio 
abolengo, de elevado linaje y que aspira a una formación no heterodoxa, el 
camino que le resultaría más obvio de elegir es aquel en el que las coor
denadas estén trazadas por la tradición. Cualquier otra imposición educativa 
errática o herética, si se quiere, no debería usarse de manera abierta, aunque, 
como ya se ha afirmado, y por otra parte sería fácil de suponer, tampoco 
estaría bien visto que se educara a un joven en las fuentes comprometidas 
de un paganismo absoluto. Pero los griegos y latinos proporcionaban 
recursos técnicos, estructuras formales, de procedencia en última instancia 
aristotélica, que hallan su constatación en las palabras de Alfonso de la 
Torre, obras que eran conocidas dentro de una élite intelectual de manera 
directa o bien a través de sus traductores o adaptadores18; no era extraño 
que circularan, por ejemplo, los Tratados de Lógica de Aristóteles; además, 
hemos de tener en cuenta que, en  el grado de Bachiller en Artes, paso 
previo obligatorio para obtener el bachiller en Teología, se cursaban tres 
años de lógica aristotélica, años que, por lo tanto, Alfonso de la Torre hubo 

17 “Por la Facultad de Teología hubo de pasar Alfonso de la Torre para 
obtener el grado de bachiller en esta materia, con el que contaba en el momento de 
su entrada en el Colegio de San Bartolomé. No obstante, con anterioridad debió de 
asistir a la Facultad de Bellas Artes, puesto que, como veremos más adelante, para 
conseguir el grado de bachiller en Teología había que ser antes bachiller en Artes 
o al menos tener los cursos para ello [Belloso 1989:15]. La Facultad de Artes era 
frecuentada fundamentalmente por futuros teólogos y médicos, que debían pasar 
por ella antes de ingresar en las respectivas Facultades. Incluía las Cátedras de 
Filosofía Natural, Moral, Retórica, Lógica y Gramática [Cátedra 1989:36]. Para 
graduarse en Artes se requerían tres años [Beltrán de Heredia 1970: II 226].” Vid. 
Salinas Espinosa, (1993 Tesis doctoral), op. cit.: 39-40.

18 Como manifiesta G. A. Kennedy 1996: 423, “The work [Retórica] 
was also known to Arabic scholars of Greek philosophy; and in the thirteenth 
century Hermannus Alemannus in Spain made a Latin translation of an Arabic 
commentary attributed to al-Farabi. Two Latin translations of the Greek text were 
then produced, introducing the Rhetoric to the Western Middle Ages. The first of 
these, the Old translation, was perhaps the work of Bartholomew of Massina; and 
the second was by William of Moerbeke, urged on by Thomas Aquinas.”

Concepción López Rodríguez



393

de cursar19. Otra opción probable para el Bachiller era la utilización de los 
clásicos a través de intermediarios que filtran el componente pagano y 
ponerlos al servicio de un ideal cristiano, ideal que, no obstante, se ubicaría 
en el terreno del contenido propiamente dicho, no en el esqueleto formal de 
la Visión Deleytable. No se trata en absoluto de querer desviar el propósito 
último de la obra sino de destacar los medios utilizados para ese fin.  Existen 
elementos, pues, en la Visión Deleytable que no pertenecen a la tradición 
grecolatina sino que corresponden a un ideal cristiano, pues como se ha 
dicho la finalidad es trascendente, todo va trazado con la perspectiva de 
demostración de un dogma; esta perspectiva es de naturaleza filosófico-
religiosa (hecho ausente por completo de la lógica y retórica aristotélicas), 
pues aspira a la demonstración de la razón del hombre en este mundo y a 
la admiración de la obra de Dios. Hay componentes, y muchos, que 
provienen de la  tradición arriba mencionada, representada por Maimónides 
y distintas fuentes afines, pero que no son los determinantes, en última 
instancia, del componente “racional” del tratado. Por tanto, es posible 
afirmar que existen recursos argumentativos, dispositivos y elocutivos que 
entroncan esta Visión Deleytable  con la cultura clásica. Los Tratados de 
Lógica y la  Retórica de Aristóteles (conocidas directamente o a través de 
intermediarios) constituyen la base racional y elocutiva sobre las cuales 
transcurre este onírico viaje. Sylvain Gouguenheim20, al comentar las raíces 
griegas de la Europa cristiana, cuando trata las pervivencias dispersas y 
búsqueda del saber antiguo, dice, por ejemplo: “Los tratados lógicos de 
Aristóteles también forman parte del “equipamiento básico de una 
comunidad religiosa”[...]. No se puede hablar de un desierto cultural 
absoluto, ni de un desconocimiento total de la filosofía griega.”

Dejando por ahora a un lado esta consideración inicial, me centraré en 
un análisis más pormenorizado y cercano de la presencia de la lógica21 en 
cuanto base racional argumentativa de la retórica o “mero órganon” (según 

19 Según declara Girón-Negrón 2001:6, “After receiving a Bachelor of Arts, 
which included grammatical training and three years of study in Aristotelian logic, 
natural philosophy and moral philosophy, and having completed five more years 
of study in Holy Scripture and Peter Lombard`s Book of sentences, Salamancan 
students could now pursue a mini-year course of studies towards degree in 
Theology.”

20 Vid. Gouguenheim 2009: 43.
21 Como muy bien dice Candel Sanmartín, 1982:8, “La lógica aristotélica no 

es, pues, episteme, conocimiento; es mero organon, instrumento del conocer”.

Retórica Aristotélica y Argumentación Lógica en
La Visión Deleytable de Alfonso de la Torre



394

la propia concepción aristotélica de la misma), y de la retórica propiamente 
dicha en la  Visión Deleytable.

A través de este emprendido viaje que ocupa el desarrollo de la obra, 
el Entendimiento se va encontrando con las siete artes liberales, cada una 
de ellas perfectamente ubicada en su mansión. El período de ascenso a 
cada una de ellas conforma lo que Alfonso de la Torre denomina “jornada”.  
Dos jornadas de esta alegoría onírica (Lógica y Retórica) constituyen el 
primer paso de mi acercamiento a este tema, aunque el centro es, natural
mente, la Retórica. Ambas, juntamente con la Gramática, configuran estas 
tres primeras jornadas que, por tanto,  corresponden a  las tres materias: 
Gramática, Lógica y Retórica, que constituyen las disciplinas del Trivium.  
Tal  ordenación del Trivium22 no corresponde a la más usual pero sí es la 
misma  que aparece en el Anticlaudianus23 de Lille quien a su vez  lo toma 
de Martianus Capella24 (De Nuptiis Philologiae et Mecurii), si bien no hay 
una coincidencia total entre el autor latino y Alfonso de la Torre en cuanto 
a la denominación de las materias, pues donde Capella dice Dialéctica 
(hecho no singular en la ordenación del Trivium), el Bachiller dice 
Lógica. 

22 La ordenación más usual del Trivium era  Gramática, Retórica y Dialéctica, 
equiparable esta última a la Lógica.

23 Vid. Sheridan 1973: 32. Sheridan, en la Introducción a su traducción 
y comentario del Anticlaudianus de Alan de Lille subraya la dependencia 
que mantiene esta obra y la de Martianus Cappella: “Martianus Capella, in a 
work containing nine books, gives an account of the marriage of Mercury and 
Philology… The Seven Liberal Arts are given to Philology as a wedding present 
and the remaining seven books deal with the Arts, one book being assigned to each 
Art. Alan drew heavily on this work.”

24 Según comenta Ramelli 2004 (2ª ed.): XXVI, a propósito del origen de 
la ordenación de las tres disciplinas en Martianus Capella, “Le tre discipline 
del trivio, gramática, dialettica e retorica, vennero concepite come strettamente 
correlate per la prima volta dagli Stoici, a quanto sembra almeno dal resoconto 
di Diogene Laerzio, nella sua appendice alla Vita di Zenone (Vita dei filosofi, VII 
38-160, part. 39-44; 55-60; 132-160). Come è noto, gli Stoici ripartivano l´intero 
campo della filosofia in etica, fisica e logica, la quale ultima includeva non solo la 
dialettica con lo studio della struttura del pensiero, ma, come abbiamo accennato, 
anche tutti gli aspetti della struttura del linguaggio e dell`espressione verbale, 
quindi anche la gramática e la retorica: Crisipo definiva infatti la logica come lo 
studio sia del significante sia del significato (Diogene Laerzio, Vite dei filosofi, VII 
62= SVF II 122)”.

Concepción López Rodríguez



395

Desde el comienzo de la Visión Deleytable queda patente la gran 
formación cultural de Alfonso de la Torre, ya sea en un nivel lingüístico-
estilístico, con una prosa latininizante de primer orden, ya sea por la abun
dancia de referencias a autores, teorías que pueblan el desarrollo conceptual 
del contenido de su obra. Su formación académica en la Universidad de 
Salamanca, en el colegio de San Bartolomé, y su posible vinculación a 
círculos de cultura judaica deben ser tenidos en cuenta a la hora de valorar 
esta obra, importantísima en el contexto de la época y de carácter singular 
por la multiplicidad de influencias y por el ímprobo esfuerzo de trazar un 
camino que al final nos lleva a un glorificación de Dios a través de la razón. 
Sin más, describimos las dos jornadas de la Lógica y la Retórica, cuya 
estructura tripartita se repite en todas las secciones:

1.- Descripción del lugar de la montaña, de la doncella (ya sea la 
Lógica o la Retórica) y de su oficio

2.- Diálogo con el Entendimiento
3.- Descripción de la respectiva morada

SEGUNDA JORNADA: LA LÓGICA

Ia-Descripción de la doncella:

…era una donzella que bien paresçía en su disposyçión de cara que avía 
gastado velando grant multitud de candelas; e esto demostravan los ojos e la 
blancura e amarillez de su gesto en la faz. Las junturas de los dedos eran tanto 
delgadas que non se fallava ý vistigio alguno de la carne;  […] en la mano 
derecha tenía un manípulo de flores e un týtulo en letras griegas que dezía: 
“Verum et falsum”; en la siniestra tenía un muy ponçoñoso escorpión, que a 
muchos mientra se deleytavan a mirar la diversydad de las flores e olerlas, 
non era vana la otra mano de ynferir nuzimiento e muy grant daño25.

Un elemento destacado de esta descripción de la doncella, al margen 
del propio encanto  y simpatía que desprenden las palabras del Bachiller, 
es la frase “...en la mano derecha tenía un manípulo de flores e un týtulo en 
letras griegas que dezía: Verum et falsum”. En primer lugar, subrayo la 
expresión en letras griegas, lo que evidentemente refleja la opinión del 

25 Cf. Visión Deleytable: p. 116, 10-19.

Retórica Aristotélica y Argumentación Lógica en
La Visión Deleytable de Alfonso de la Torre



396

autor sobre el origen  heleno de ésta disciplina, como más adelante pondrá 
de manifiesto.

Ib-Descripción de su oficio:

“E tú has de saber que yo sola notifico las cosas ynnotas, videlicet, las 
ymaginativas con difiniçión e discreçión, e las afirmativas o negatyvas o 
dubdosas con argumentaçión sylogística”26.

Aparece en este segundo apartado la expresión argumentación silo
gística, considerada ésta como método de conocimiento. El silogismo, ba
sado en la  deducción, es un procedimiento ideado por Aristóteles como 
método lógico de conocimiento y, aplicado al terreno científico, su principal 
interés radica en confirmar la veracidad o falsedad resultante de sus 
premisas. Pero también Aristóteles lo aplicó a la retórica dándole el nombre 
de entimema, haciendo de él un silogismo retórico que se basa en el criterio 
de  verosimilitud. En este sentido se puede afirmar que ambas disciplinas 
en Aristóteles están emparentadas: ambas se basan en un método racional 
deductivo, lo que en la Visión Deleytable también aparece, como constata
mos en la siguiente sección que se ocupa del Diálogo con el Entendimiento.

II.-Diálogo con el Entendimiento:
Aquí la Lógica enuncia diversos tipos de proposiciones, explicándolas 

mediante ejemplos. Una categoría de éstas pertenece, según declara la 
propia doncella, a su hermana la Retórica:

E en este mismo grado son las proposiçiones de los açidentes comunes que 
tienen prueva por conjectura que asý suele conteçer…E esta manera de 
proposiçiones es fallada en casa de mi hermana la retórica, e el sylogismo 
conpuesto de aquéstas se llama retórico o persuasorio, cuya utilidad 
es amonestar los omnes a los actos virtuosos e retraerlos de las pravas 
concupisçiençias, e esto en predicaçiones e en leyes. E mucho ayuda a lo 
senblante la eloqüençia e los gestos, e graçia o espanto de aquel que fabla27.

26 Cf. Visión Deleytable: 117-118, 57-60.
27 Cf. Visión Deleytable: p. 122, 190-207.

Concepción López Rodríguez



397

De manera expresa Alfonso de la Torre vincula, a la manera aristotélica, 
esta casa de la Lógica con la de su hermana la Retórica al decir que las 
proposiciones que se basan en la conjetura (tienen prueva por conjectura) 
se encuentran en la siguiente sección: E esta manera de proposiçiones es 
fallada en casa de mi hermana la retórica, e el silogismo conpuesto de 
aquéstas se llama retórico o persuasorio. 

III.-Descripción de la casa:

Estonçes el Entendimiento paró mientes a las paredes e vido pintados los 
fabricadores de aquella casa: allí la obscuridad e la subtilidad de Aristotiles; 
allí los predicables de Porfirio; allí el trabajo de Boeçio Severino; allí las 
maneras de las argumentaçiones e sus modos distintos e figuras; allí las 
reglas de los sylogismos e conseqüençias; allí los lugares de argüir; allí las 
maneras de difinir28.

Menciona aquí Alfonso de la Torre a Aristóteles como fabricador de 
esta casa de la Lógica, cuya descripción incorpora otros elementos intere
santes, al margen de la argumentaciones, como son los topoi (=lugares de 
argüir) y la mención expresa otra vez a los silogismos.

Entramos en la tercera y última jornada, parte sustancial de esta breve 
exposición. Para lograr una mayor claridad, nos centraremos en los puntos 
principales de su estructura:

TERCERA JORNADA: LA RETÓRICA 

I.- Descripción de la doncella:

…Vido el Entendimiento una donzella, la qual maguer no fuese de tanta 
profundidad nin sotileza como la segunda, era ynfinita mente muy más 
aparente, asý en el gesto de la cara e fayçiones e proporçiones de la propia 
presona como en el sunto e presçio de las vestiduras. A prima faz los cabellos 
paresçían oro, distintos e dispuestos en orden muy convenible. …pero bien 
mirada de çerca lo más del color era sufístico e symulado, aunque las palabras 
desta donzella eran tan dulçes e tan delectables que exçedía la manera umana 
en el dezir…Agora vos alabaría fasta el çielo e otra vez vos abaxaría fasta los 

28 Cf. Visión Deleytable: p.123, 231-236.

Retórica Aristotélica y Argumentación Lógica en
La Visión Deleytable de Alfonso de la Torre



398

abismos… e en somo de las vestiduras tenía unas letras griegas e latynas en 
que dezía “Ornatus et persuasio”29.

Al leer el texto arriba citado, se captan varias nociones y criterios 
dignos de mención, de entre los cuales destaco: Ornatus et Persuasio. 
Cuando Aristóteles hace una crítica de la tradición retórica anterior a él y 
dice que sus predecesores han proporcionado sólo una parte y que en su 
consideración sólo las pruebas por persuasión le son propias  y que no han 
tratado nada de los entimemas, que constituyen  el cuerpo de la persuasión 
y que, en realidad se ocupan, la mayoría de las veces, de cuestiones ajenas 
al asunto30, está destacando precisamente este carácter que aparece definido 
por Alfonso de la Torre con la palabra Persuasio. Como se puede apreciar, 
no relega Alfonso de la Torre la figura de la Retórica al ámbito exclusivamente 
latino, pues dice expresamente que las palabras arriba mencionadas (Orna
tus et Persuasio) están escritas en griego y en latín, lo que podría indicar 
que no tuviera en la cabeza solamente la Institutio Oratoria de Quintiliano 
o la obra retórica de Cicerón sino que se retrotrae hasta Grecia, reconociendo 
implícitamente con ello una deuda impagable con la tradición retórica 
helena. En efecto, para los griegos, como muy bien ha puesto en evidencia 
Kennedy, entre otros, la retórica era un arte de persuadir. El propio Aris
tóteles, en su obra del mismo título, matiza la definición genérica y dice 
que la retórica es “la capacidad de observar en cada asunto sus posibilidades 
de persuasión31”. Por tanto, al afirmar Alfonso de la Torre, de manera 
alegórica, que esta arte conlleva ambos conceptos, el Ornatus y la Persuasio, 
se excluye de aquellos que en determinados momentos de la historia han 
relegado esta disciplina al mero ámbito de la elocutio, desestimando, por 
tanto, una de sus principales metas: el persuadere. 

Naturalmente el interlocutor de la doncella, el Entendimiento, se va 
acomodando a la nueva situación y sus palabras, tanto desde el punto de 
vista semántico como sintáctico, acompasan su discurso de forma tal que 

29 Vid. Visión Deleytable: 124, 7-24.
30 Ar. Rhet. 1, 10, 15 1354ª: νῦν μὲν οὖν οἱ τὰς τέχνας τῶν λόγων 

συντιθέντες οὐδὲν ὡς εἰπεῖν πεπορίκασιν αὐτῆς μόριον (αἱ γὰρ πίστεις 
ἔντεχνόν εἰσι μόνον, τὰ δ’ ἄλλα προσθῆκαι), οἱ δὲ περὶ μὲν ἐνθυμημάτων 
οὐδὲν λέγουσιν, ὅπερ ἐστὶ σῶμα τῆς πίστεως, περὶ δὲ τῶν ἔξω τοῦ πράγματος 
τὰ πλεῖστα πραγματεύονται.

31 Ar. Rhet., 1, 2.1: Ἔστω δὴ ἡ ῥητορικὴ δύναμις περὶ ἕκαστον τοῦ 
θεωρῆσαι τὸ ἐνδεχόμενον πιθανόν.

Concepción López Rodríguez



399

se puede considerar esta elevada armonía como un ejemplo muy logrado 
del to prepon, aptum, es decir, de lo “conveniente”, uno de los preceptos de 
la doctrina retórica clásica, tanto griega como latina, según el cual todos 
los elementos del discurso han de guardar coherencia entre sí (dicción, 
contenido, auditorio…), hecho que tiene muy en cuenta Alfonso de la Torre 
y que explícitamente expone más adelante (en el Diálogo con el Enten
dimiento) y que como teoría observa a lo largo de todo el tratado.

II.- Diálogo con el Entendimiento:

“Las nuevas de la vuestra fama sabida, el caso del començado camino nos 
ha traýdo en estas contractas ynnotas, poseýdas por vos e sumersas a vuestra 
señoría… nos atrevemos a vos demandar quál sea el fin de vuestra morada 
prinçipal e qué cabsa es de las súbitas mutaçiones vuestras”.32

Los puntos principales de esta tercera jornada los enuncia la propia 
doncella e indica que, ante el deseo manifiesto del Entendimiento de al
canzar la perfección, ella también puede colaborar en este empeño. A con
tinuación elogia de nuevo la facultad del habla en el ser humano, declarando, 
por ejemplo, cómo en la comunicaçión de la vida, que sy fabla non oviera, 
por ventura sería ynposyble aver cosa bien ordenada entre los omnes33 o 
que perder se ýa eso mismo el fruto de las çiençias que por palabra se 
enseñan34 e insiste de nuevo en el magnífico, retórico y omnipresente 
delectare: tanbién çesaría la delectaçión que las gentes han en las 
dulçyfluas e delectables palabras; e lo que más es, que se perdería la 
utilidad de la persuasyón e amonestamiento35.

Para Alfonso de la Torre, la retórica tiene en su poder la facultad de 
arrastrar o conducir las almas, lo que Platón en una primera época echaba 
en cara a los sofistas, en un sentido negativo, naturalmente. Esta facultad 
embaucadora  la contempla de la Torre, a veces,  en su vertiente positiva:

¡Quántos convertidos de la ynumanidad de la avariçia! E estos todos fueron 
traýdos por fuerça de la eloqüençia!36

32 Vid. Visión Deleytable: 124, 28-35.
33 Vid. Visión Deleytable, 125, 46-48.
34 Vid. Visión Deleytable, 125, 55.
35 Vid. Visión Deleytable, 125, 56.
36 Vid. Visión Deleytable, 126, 67-68.

Retórica Aristotélica y Argumentación Lógica en
La Visión Deleytable de Alfonso de la Torre



400

Seguidamente expone la Retórica con mayor detalle el concepto de 
“lo conveniente”, prepon37, aptum, que mencionamos arriba,  aplicándolo 
tanto a las diferentes causas, personas, tiempos, como a las distintas partes 
del discurso: E estas maneras todas son a consyderar con aconpañamiento 
de palabras e gesto conviniente a la fermosura e conveniençia del principio, 
e delectaçión de la contynuaçión del medio, e subsecuçión de saludable e 
provechoso fyn e agradable38.

Por último, en las palabras de nuestra doncella hay una clara distinción 
del destinatario de su enseñanza; existe una clara dicotomía entre el vulgo 
y el que sabe: ca non sería bueno que el çiente e el ydiota oviesen manera 
común en la fabla, nin sería honesto los secretos çientíficos de todo presçio 
exçelente fuesen traýdos en menospreçio por palabras vulgares. E aún por 
esto no sola mente fue neçesario el fablar secrestado e apartado del vulgo, 
mas aún fue neçesario paliar e encobrir aquéllos con fiçión e diversos 
géneros de fablas e figuras39.

Francisco Rico40  piensa que este pasaje ejemplifica el ideal estilístico 
del escolasticismo cristiano como una aventura intelectual elitista.

III.-Descripción de la morada:
Vido pintados los hedificadores41 de aquella villa e progenitores de aquella 
donzella. Primero Gorgias e Ermágora e Demóstenes, griegos, primeros 
abuelos e abitadores de aquella tierra. En la otra faz estavan allí los latynos, 
primero Marco Tulio, al qual resenblava la donzella más que a ninguno. Allí 
el Quintiliano42…

37 “Lo prepon es la virtud de las partes de encajar armónicamente en un todo 
(Platón, Gorg. 59, p. 503 E). Así, pues, el resorte de lo  prepon es la finalidad 
(Plat. Gorg., p. 503 D). Lo prepon  se define como un analogon  entre las partes 
integrantes de un todo (Ar. Rhet., 3,7,1ss.)”. Vid. Lausberg, & 258.

38 Vid. Visión Deleytable, 126, 86-90.
39 Vid. Visión Deleytable, 126, 92-98.
40 Vid. Francisco Rico 1993:22.
41 No menciona aquí Alfonso de la Torre, de manera explícita, a la figura de 

Aristóteles, como sí lo había hecho en la jornada de la Lógica, de cuya morada es 
uno de los edificadores, pero sí entrecruza referencias entre una y otra, sobre todo 
en lo que se refiere a la argumentación y en algún tipo de proposiciones.

42 Según Girón-Negrón 2001: 92, nota 33, “His list of rhetoricians combines 
materials from Etym,2,1 and Anticlaudianus 3,vv.225-242, pp.93-94. The table of 
contents, including his outline of the various types of causes and the parts of an 

Concepción López Rodríguez



401

E de la otra parte estavan pintados los tres géneros de las causas43, delibera
tivo, demostrativo, judiçial; con el deliberativo, suasyón y disuasyón…
Allí el exordio44…allí la narraçión…, allí la argumentaçión…, allí la conclu
syón…Allí la causa honesta…allí la causa admirable…45

Aunque Alfonso de la Torre no cite aquí expresamente a Aristóteles, 
sí recoge su doctrina. La triple división de las causas está presente en la 
Retórica aristotélica y de ahí se integró en la retórica latina, según refleja 
el propio Quintiliano (Insti. Orat., II 21,23 y III 4,1 y 9). Llama la atención 
el hecho de la inclusión de Demóstenes como hedificador-progenitor de 
esta casa; probablemente la influencia del discurso hablado, de la homilía 
en concreto, llevara al Bachiller a considerar también a la oratoria como 
parte cofundadora y fundamental de la materia que trata, por ser Retórica 
“en acción”.

La Retórica le expresa, para terminar, al Entendimiento su parentesco 
con las otras dos hermanas, la Gramática y la Lógica; asimismo le indica 
un sendero diferente de ascenso a la montaña porque aquí ha culminado 
una parte de su viaje.

oration, are drawn from Etym, 2,4-5; 2,7 and 2,9 (cf. “The Seven Liberal Arts”, 
72-3 for all the references-Crawford also points out some of De la Torre`s own 
additions-the inclusion of Demosthenes).”

43 La distribución de los genera discursivos es claramente aristotélica: Ar. 
Rhet., 1,3,1 1358b.  Según declara Lausberg (& 59), Aristóteles “procede por 
deducción...Hay que partir, pues, de la comprobación de que en todo discurso hay 
tres integrantes: el orador (o legon), el objeto o asunto (peri ou legei ) y el oyente 
(pros on legei= o akroates)”. Quintín Racionero 1994: 193, nota 71, entre otros, lo 
dice: “Todas las fuentes coinciden en que la división de la retórica en tres géneros 
se debe a Aristóteles (cf. Quint., Inst. Orat. II 21,23; y III 4,1 y 9)”.

44 Ar. Rhet., 1,3,1 1358b: Ἔστιν δὲ τῆς ῥητορικῆς εἴδη τρία τὸν ἀριθμόν· 
τοσοῦτοι γὰρ καὶ οἱ ἀκροαταὶ τῶν λόγων ὑπάρχουσιν ὄντες. σύγκειται μὲν 
γὰρ ἐκ τριῶν ὁ λόγος, ἔκ τε τοῦ λέγοντος καὶ περὶ οὗ λέγει καὶ πρὸς ὅν, καὶ 
τὸ τέλος πρὸς τοῦτόν ἐστιν, λέγω δὲ τὸν ἀκροατήν. ἀνάγκη δὲ τὸν ἀκροατὴν 
ἢ θεωρὸν εἶναι ἢ κριτήν, κριτὴν δὲ ἢ τῶν γεγενημένων ἢ τῶν μελλόντων. 
ἔστιν δ’ ὁ μὲν περὶ τῶν μελλόντων κρίνων ὁ ἐκκλησιαστής, ὁ δὲ περὶ τῶν 
γεγενημένων [οἷον] ὁ δικαστής, ὁ δὲ περὶ τῆς δυνάμεως ὁ θεωρός, ὥστ’ ἐξ 
ἀνάγκης ἂν εἴη τρία γένη τῶν λόγων τῶν ῥητορικῶν, συμβουλευτικόν, δικα 
νικόν, ἐπιδεικτικόν.

45 Vid. Visión Deleytable, 127, 105-110, 124-129.

Retórica Aristotélica y Argumentación Lógica en
La Visión Deleytable de Alfonso de la Torre



402

Acabo yo también aquí mi parcial recorrido por esta interesantísima 
obra, alabada por parte de la crítica, esperando haber cumplido algo del 
delectare y al mismo tiempo con el deseo de haber podido mostrar, aunque 
someramente, que la Retórica no es en la Visión Deleytable de Alfonso de 
la Torre solamente un personaje alegórico o una disciplina del Trivium 
contemplada a nivel teórico sino que su presencia recorre la obra, obra 
cuyo núcleo argumental está plagado de símiles exempla46 y silogismos47  y 
cuya elocutio y dispositio guardan perfectamente las reglas del arte de la 
persuasión griega y latina.

Alfonso de la Torre estructura su viaje onírico-alegórico que es la 
Visión Deleytable sirviéndose de su elevada cultura, dotando a su tratado 
de una base argumentativa silogística- rasgo que recorre toda la obra- de 
procedencia claramente aristotélica, hecho que el propio autor manifiesta
mente declara al describir la mansiones de la Lógica y la Retórica, como he 
señalado. Al mismo tiempo, personifica en su alegoría a la lógica y a la 
retórica a las que trata como integrantes del Trivium, siguiendo una 
disposición de las disciplinas tomada, según opina la crítica experta en el 
tema, del Anticlaudianus de Lille, quien a su vez lo retoma de Martianus 
Capella, lo que también se ha indicado. No creo  que la base racional del 
tratado provenga de la influencia de Maimónides. Los dos pueden estar 
inducidos por la lógica aristotélica que presta su base racional-deductiva a 
tantas obras y que ha sugerido también la personificación de la Razón como 
instrumento del conocimiento48.

46 Sirviéndose de un símil se describe la Lógica ante el Entendimiento (Visión 
Deleytable: 117,54-57)  de la manera siguiente: Yo só asý como el peso en el qual se 
conosçen las cosas ponderosas o ligeras, e só asý como la línea o cordel del geométrico 
carpintero, con el qual se conoçe la derechura o desviamiento de las líneas.

47 Después de haber expuesto alegóricamente las siete artes liberales, Alfonso 
de la Torre (cf. Visión Deleytable, p. 141, 89-93) trata DEL CONSEJO QUE 
OVIERON LA VERDAD E LAS OTRAS VIRTUDES [10]. En este diálogo habla, 
en tercer lugar y último la Razón; dice: No creo que menos sea yo aborreçida que 
vosotras –dixo la Razón-, pero pensando qu´el Entendimiento ha estado en casa de 
la Lógica e Geumetría e Retórica, donde le mostraron quánto valen las pruevas e 
de qué género son, yo yré, sy vos plaze, e le diré todo lo que es por cada una dicho. 
Como se aprecia en estas palabras, resulta un elemento constante en la obra las 
pruevas (pisteis) y uno de los recursos estructurales de las pruebas (=argumentatio) 
es el método deductivo, de origen aristotélico, esto es: el silogismo.

48 A título de ejemplo (un tratamiento más profundo sobre el papel desem
peñado por la Razón en esta obra excedería los márgenes del tema aquí expuesto), 

Concepción López Rodríguez



403

Bibliografía

I.- Sobre La Visión Deleytable
García López, J. (1991), Alfonso de la Torre. Visión Deleytable. Edición 

crítica y estudio. Salamanca: Universidad de Salamanca.
Crawford, J.P. (1913), “The Seven Liberal Arts in the Visión Delectable of 

Alfonso de la Torre”, en  Romanic Review 4 : 58-75.
(1913), “The Visión Delectable of Alfonso de la Torre and Maimonides´s 

Guide of the Perplexed” PMLA 28: 188-212.
Girón-Negrón, Luis M. (2001),  Alfonso de la Torre`s Visión Deleytable. 

Philosophical Rationalism and the Religious Imagination in 15th 
Century Spain. Leiden:Brill.

Haro Cortés, Marta (1994) “La ficción como elemento didáctico en la 
Visión deleitable de Alfonso de la Torre”, en Actas del III Congreso 
de la Asociación Hispánica de Literatura Medieval, Salamanca, 
1994. I: 445-451.

Salinas Espinosa, Concepción (1993) “La formación de un bachiller en 
Salamanca: Alfonso de la Torre”, en Proyección histórica de España 
en sus tres culturas: Castilla y León, América y el Mediterráneo. Junta 
de Castilla y León: Conserjería de Cultura y Turismo, 2:181-187.

(1993), La obra literaria del Bachiller Alfonso de la Torre, Tesis doctoral 
(en microfichas), Universidad de Zaragoza.

(1994), “La Visión Deleytable de Alfonso de la Torre y el viaje alegórico”, 
en Actas del III Congreso de la Asociación Hispánica de Literatura 
Medieval,  Salamanca 2: 905-913.

(1997), Poesía y prosa didáctica en el siglo XV: la obra del bachiller 
Alfonso de la Torre. Zaragoza: 1997.

II.- Fuentes:
Aristóteles:
Ars Rhetorica. W. D. Ross (1959) Oxford University Press. Retórica 

(1994), Madrid: Gredos, 1994. Traducción de Quintín Racionero.
Topica et sophistici elenchi. Ed. W.D.Ross (1958), Oxford University 

Press. 

cito el encabezamiento de uno de los apartados de la Visión Deleytable (op. cit., 150): 
“DE CÓMO LA RAZÓN E LA VERDAD LLEVARON AL ENTENDIMIENTO 
A CASA DE LA SABIEZA”.

Retórica Aristotélica y Argumentación Lógica en
La Visión Deleytable de Alfonso de la Torre



404

Aristotelis. Fragmenta selecta. Ed. W.D.Ross (1955), incluye kategoriai, 
daireseis…, Oxford University Press. 

Analytica priora et posteriora. Ed. W. D. Ross-L. Minio Paluello (1968), 
Oxford University Press. 

Tratados de Lógica (Órganon) I y II. Madrid, Gredos, 1982. Traducción de 
Miguel Candel Sanmartín (1982 y 1988). 

De Lille, A., Anticlaudianus or the good and perfect man. Translation and 
Commentary; James, J. Sheridan (1973), Toronto,  Pontifical Institute 
of Maediaeval Studies.

Isidoro de Sevilla, Etymologiae. Ed. José Oroz Reta y Manuel  A. Marcos 
Casquero (1980), Madrid: BAC.

Martianus Capella. Edidit Adolfus Dick, addenda et corrigenda Iterum 
adiecit Jean Préaux, (1978) Stuttgart, B.G. Teubner.

Moses ibn Maimon (Maimonides). Guía de perplejos. Edición de David 
Gonzalo Maeso (2008), Madrid, Trotta.

III.- Otros Aspectos
Gouguenheim, S. (2009), Aristóteles y el Islam. Las raíces griegas de la 

Europa cristiana. Traducción al castellano de Ana Escartín. Madrid, 
Gredos.

Lausberg, H. (1960), Handbuch der literarischen Rhetorik. Eine Grund
legung der Literaturwissenschaft. Max Hueber Verlag, München, 
1960. Versión española de José Pérez Riesco, Madrid, Gredos: 1975.

Lida de Malkiel, M. R. (1977), Estudios sobre la literatura española del 
siglo XV. Madrid: José Porrúa Turanzas, 1977.

Oksenberg, A. (ed.) (1996), Essays on Aristotle`s Rhetoric. Berkeley-Los 
Ángeles-London, University of California Press.

Peters, F. E. (1968), Aristotle and the Aristotelian tradition in Islam. New 
York.

Ramelli, I. (2004 2ª ed.), Marziano Capella:Le noze di Filologia e Mercu
rio. Introduzione, traduzione, commentario e appendici. Milano, 
Bompiani Il Pensiero Occidentale 2004.

Rico, Francisco (1993),  El sueño del Humanismo: De Petrarca a Erasmo. 
Madrid: Alianza, 1993.

Concepción López Rodríguez


