
1 
 

UNIVERSIDADE DE COIMBRA --1.MARÇO.2018  

JOÃO CARAÇA 

     

- Magnífico Reitor 

- Senhores Reitores, Vice-Reitores e Pró-Reitores 

- Senhores Membros do Conselho Geral 

- Doutor Rui Vieira Nery, laureado com o Prémio Universidade de 

Coimbra 2018 

- Exmas. Autoridades Civis, Militares, Judiciárias e Religiosas 

- Senhora Administradora do Banco Santander  

- Senhora Diretora do Museu do Fado 

- Senhor Presidente da Direção-Geral da Associação Académica 

de Coimbra 

- Senhor Presidente da Associação dos Antigos Estudantes de 

Coimbra 

- Senhor Provedor do Estudante da Universidade de Coimbra 

- Senhores Doutores 

- Senhores Colaboradores 



2 
 

- Caros Estudantes 

- Minhas Senhoras e meus Senhores 

 

É com plena esperança no futuro da universidade e 

uma incontida emoção que me dirijo a todos vós, para vos 

saudar neste dia em que justamente celebramos os 728 

anos da nossa Universidade. 

Tendo sido eleito pelos meus colegas para presidir ao 

Conselho Geral, não posso deixar de pensar sobre as 

extraordinárias capacidades desta ínclita instituição, que a 

fizeram atravessar séculos e mesmo épocas, chegando aos 

dias de hoje reflectindo e preparando o caminho a seguir. 

«(…) o caminho faz-se a andar» disse o grande poeta 

Antonio Machado, e todos sabemos que aprender é a 

melhor maneira de antecipar os escolhos e dificuldades 

que certamente se farão sentir. 

Uma universidade vive porque produz. Porque produz 

conhecimento e porque produz pessoas com espírito 

crítico. Quero por isso felicitar os novos doutores, bem 

como os novos jubilados e aposentados que, certamente 



3 
 

em conjunto com a Universidade, continuarão a transmitir 

o valor do espírito crítico através das gerações futuras. 

Coimbra foi, e é, no nosso país e na Europa, um foco 

do melhor mecanismo de aprendizagem intergeracional 

que os seres humanos inventaram no decurso da sua 

evolução: a educação. 

A educação, e o ensino superior em particular, são 

veículos preferenciais de três conjuntos de valores e 

percepções da maior importância societal: a cultura, a 

memória, as aspirações quanto a um mundo melhor. 

São estes os conteúdos essenciais do modo social de 

comunicação que tem influenciado poderosamente os 

avanços, mas também os recuos, civilizacionais. 

 Assim, há que equacionar o quadro da futura 

educação, com a convicção de que a pior que nos pode 

acontecer é o caminhar com uma venda nos olhos, com 

medo de vislumbrar o que se avizinha, como se a 

fatalidade comandasse a história dos povos. É que a 

aceitação acéfala da narrativa única constitui 

inexoravelmente a etapa seguinte. 



4 
 

No seu recente livro sobre Praxe e Tradições 

Académicas, Elísio Estanque (que foi o motor da 

Conferência promovida pelo Conselho Geral há uma 

semana dedicada aos “Rituais de acolhimento e práticas de 

cosmopolitismo”) afirma que «(…) se as futuras elites 

formadas nas universidades se limitarem a reproduzir os 

modelos da sociedade (…) [em] geral é sinal que a 

juventude estudantil abdicou do seu papel de consciência 

crítica face à ordem social vigente». 

Sem consciência crítica esquece-se a memória e 

desinveste-se na cultura. A cultura é cara, será então a voz 

corrente, propagada por um poder usurpador que já não 

representa o povo. 

«Não assumir a cultura como prioridade é um sinal de 

ignorância» afirmou recentemente Rui Nery, muito 

merecidamente laureado com o Prémio Universidade de 

Coimbra de 2018, que daqui felicito em nome do Conselho 

Geral, e ainda como amigo, como colega na direcção da 

Fundação Calouste Gulbenkian, como vizinho de gabinete 

e last but not least colega no coro dos colaboradores da 

Fundação. Não nos faltam pois oportunidades para discutir 



5 
 

os preocupantes sinais de alarme que se amontoam no 

meio do percurso.    

Condorcet afirmava há pouco mais de duzentos anos 

que «os progressos das ciências asseguram os progressos 

na arte de educar e (…) estes subsequentemente aceleram 

os progressos das ciências». 

Mas Condorcet acreditava profundamente que a 

educação era o mecanismo central de aperfeiçoamento 

dos seres humanos! E pensava também que não havia 

limites para as nossas esperanças, tal como escreveu no 

seu memorável Quadro dos progressos do espírito 

humano, que foi traduzido para português apenas nos 

anos 1940, no seio da Biblioteca Cosmos. 

Porém, muita água passou sob as pontes desde então. 

Será que, hoje, os mercados se preocupam com a 

educação? Ou é a “aquisição de competências” aquilo que 

lhes interessa fundamentalmente? 

Vemos acastelarem-se novas nuvens no horizonte: a 

complexidade irrompeu na descrição do mundo – é 

impossível separar as sociedades do contexto global, o ser 



6 
 

vivo do seu ambiente, as alterações climáticas da 

actividade geológica da Terra e do comportamento dos 

seus habitantes. As novas doenças espreitam, bem como 

os riscos de acidentes e de instabilidade política. 

Mais: o emprego tornou-se efémero, o bem-estar 

passageiro, o predomínio do Ocidente uma ilusão que se 

vai desfazendo em pó. A superstição e o medo espraiam-

se de novo. 

«Em tempos de mistificação universal dizer a verdade 

é um acto revolucionário» afirmava George Orwell nos 

mesmos anos 1940. Ora em tempos de especulação, de 

fraudes e de violência desbragada como os do presente, 

dizer a verdade é afirmar que não há certezas absolutas, 

porque há complexidade, porque há incerteza, porque o 

mundo se move, isto é, porque muda. 

O mundo está sempre a mudar e, por isso, é preciso 

interrogá-lo continuamente: interrogar a natureza, 

interrogar a sociedade, interrogarmo-nos nós próprios. É 

esta a razão funda pela qual existem, respectivamente, as 

ciências da natureza, as ciências sociais, as humanidades. 



7 
 

Não há receitas prontas para o consolo das almas: o 

único conforto existencial obtém-se querendo saber 

sempre mais, querer aprender continuamente, não 

deixando nunca de interrogar. 

Porém, a rapidez com que as transformações se 

sucedem nas nossas sociedades, nomeadamente em 

resultado da revolução tecnocientífica ocorrida nos anos 

1940 – os anos terríveis da II Grande Guerra – e em 

consequência da revolução digital que se lhe seguiu – a 

partir dos problemáticos anos de 1970, alcunhados de “os 

das crises do petróleo” -- fez com que se difundisse um 

sentimento de urgência em relação ao acesso à educação 

e à sua qualidade, a todos os níveis. 

É necessário compreender bem o alcance da 

revolução tecnocientífica, pois ela veio transformar a 

ciência que se cria maioritariamente desde então: trata-se 

de uma investigação movida pela produção de tecnologia 

e não mais uma investigação movida pela curiosidade e 

pela descoberta de leis da natureza (actividade que se 

tornou quase residual). 



8 
 

A economia passou a interessar-se por esta nova 

ciência e com o seu impulso nasceram novos sectores de 

alta intensidade tecnológica na actividade económica. Que 

vieram reforçar a liderança tecnológica e militar dos 

Estados Unidos da América. E que fizeram surgir novas 

interacções e mútuas influências na sociedade. 

Destas, a que teve o impacto mais formidável foi 

certamente a revolução digital – a “digitalização” que nos 

atravessa os corpos e os espíritos – em cujos começos 

estamos a participar e que poderá vir a ser tão importante 

para a nossa evolução histórica como a da escrita, há seis 

mil anos atrás. 

É que nos dias de hoje vamos tendo de saber 

interpretar e escrever correctamente não apenas os textos 

(sequências de símbolos) mas também – e sobretudo – as 

imagens (mapas de símbolos), que carreiam uma muito 

maior quantidade de informação. 

Entende-se deste modo como a educação parece ser 

essencial para introduzir as novas literacias e as bases da 

cultura cívica contemporânea. De facto, na esfera política 



9 
 

e no espaço dos media a educação é apelidada por todos 

os seus actores como uma “prioridade”. Mas bem 

sabemos como as pressões sociais criadas pela 

“desgovernança” empurram prioritariamente os recursos 

e as finanças públicas para as áreas da saúde, da habitação, 

do emprego…  

Paradoxo este que precisa de um pouco de contexto. 

Numa intervenção Sobre a Educação na sessão organizada 

pelo Movimento de Unidade Democrática debatendo 

“Aspectos do Problema Cultural Português”, Bento de 

Jesus Caraça afirmava em 1946 que as mudanças recentes 

no ensino de então não tinham sido uma reforma, mas 

uma profunda contra-reforma, com «(…) um conjunto de 

medidas pequenas, espaçadas, sem nexo aparente, mas 

não obedecendo menos a uma acção metodicamente 

planeada, tenazmente executada». Poderíamos bem 

adoptar esta frase para referir o que hoje se passa em 

Portugal e no mundo. 

O mundo mudou e o país também. Contudo, não 

mudaram o suficiente. Precisamos que continuem a 



10 
 

mudar, em todos os relevantes aspectos societais. A 

mudança precisa de ser aprofundada. 

Ou seja, temos de ultrapassar a narrativa única, bem 

como rejeitar a trapaça das fake news. As universidades 

têm aqui um papel central a desempenhar. 

A revolução geográfica do século XVI que os 

portugueses lideraram foi também uma fantástica 

explosão do conhecimento sobre novas terras, animais, 

plantas, usos e costumes, sobre novos céus e novas 

estrelas, como escreveu Pedro Nunes. Motivou uma 

importante transformação no campo do pensamento. 

Alargámos dramaticamente a fronteira do conhecimento. 

A partir daí a novidade passou a ser uma coisa normal 

e a inovação a ser vista como um comportamento legítimo. 

A curiosidade deixou de ser considerada como uma 

transgressão e passou a ser uma virtude, permitindo a 

interrogação sistemática da natureza e do mundo. 

A curiosidade foi a poderosa semente do espírito 

crítico que serviu de fundamento a todo o edifício da 

modernidade. A curiosidade acolhe a transformação. Leva-



11 
 

nos a experimentar, a fazer, a avaliar as consequências da 

experimentação. Força-nos a verificar. 

O problema principal que se nos põe é, portanto, o da 

livre expressão da cidadania. 

O cidadão é aquele que participa, aquele que objecta, 

aquele que pergunta porquê. A democracia é exactamente 

o livre curso desta atitude básica de interrogar, de pedir 

explicações. Só assim ela funciona plenamente. 

Para o livre exercício da cidadania o acto de objectar 

é essencial. Mas para que possamos objectar 

consequentemente teremos de ver reafirmado o valor do 

espírito crítico em todas as frentes. 

É esta a utilidade central das universidades no século 

que corre. 

A futura educação terá de assentar na 

experimentação e no saber ler e “escrever” imagens 

digitais. Terá, sem dúvida, de privilegiar a interrogação, a 

observação e a imaginação, protegendo, favorecendo, 

estimulando o espírito crítico. 



12 
 

Pode a Universidade de Coimbra estar segura de que 

contará com o seu Conselho Geral para participar neste 

desígnio com o maior empenho e o maior entusiasmo.  


