
COMO VEJO O MUNDO 

2017 

 

ADRIANO MOREIRA 

Presidente do Instituto de Altos Estudos 

da Academia das Ciências de Lisboa 

Professor Emérito 

da Universidade Técnica de Lisboa 

 

 

A visão solicitada, como testemunho, neste ano de 2017, implica ter presente o 

que representa o mundo, como memória, na minha lembrança, e ter uma 

ambição sobre o modelo para o qual a minha escala de valores – o meu eixo da 

roda aponta. Quanto ao primeiro ponto, tal como esclarece um africanista de 

origem europeia, que é Agualusa, o tempo é o grande construtor do passado, 

mas não explica que o imprevisto está sempre à espera de uma oportunidade. Tal 

função do tempo é reduzida na nossa evolução pelo esquecimento incontrolável, 

e a visão do mundo futuro, sempre em mudança, sujeito à incapacidade da 

esperança ser preservada de impedimentos. Com esta convicção da nossa 

debilidade, começarei por afirmar que o valor principal para o qual gostaria que 

a evolução fosse orientada, é a regra de que o mundo é “a casa comum dos 

homens”. E assim procurarei apontar algumas das circunstâncias atuais, que 

implantaram a incerteza na esperança. Em primeiro lugar porém, começo por 



 2

lembrar o primeiro dos obstáculos a transpor, o qual tem referência bíblica no 

castigo infligido aos que intentaram construir a Torre de Babel, tal como vem 

descrito na Bíblia Sagrada: “em toda a Terra, havia somente uma língua, e 

empregavam-se as mesmas palavras… Depois disseram: vamos construir uma 

cidade e uma Torre, cujo cimo atinja os céus… O Senhor porém disse… Se 

principiarem dessa maneira, coisa nenhuma os impedirá, de futuro, de 

realizarem todos os seus projetos. Vamos, pois, descer e confundir de tal modo a 

linguagem deles que não consigam compreender-se uns aos outros”. O 

resultado, para apenas referirmos este século XXI, foi que a não compreensão 

implicou um trajeto, por vezes milenário, de confrontos culturais, étnicos, 

religiosos, que implicaram identificações pelos mitos raciais, negação da igual 

dignidade dos homens, divisões regionais por fronteiras, organizações políticas 

competitivas, uma história com períodos sanguinários frequentes, com os que 

seriam chamados ocidentais, estes a avançarem no domínio da ciência e da 

técnica, mas também da hegemonia e superior riqueza, sem que isso impedisse 

que os seus próprios conflitos armados também marcassem a luta interna pela 

hegemonia. O século XX talvez possa ser considerado o ponto alto de referência 

para a meditação do futuro: primeiro pelo avanço científico e técnico que 

avançou até à ambição de criar a inteligência artificial, festejada com fausto e 

regozijo no Portugal de hoje; este festejo não enunciou, mas não conseguiu 



 3

esconder que se propunha para o futuro uma ciência sem consciência; deste 

modo ferindo o recurso a uma “lei internacional”, função atribuída à meditação 

de Bentham (1780), um pensamento que inclui as cogitações de Aquino, 

Grotius, Pufendorf, Vattel, e Kant, todos procurando ultrapassar a punição da 

Torre de Babel, legitimando uma jurisdição internacional, no século XX, depois 

de duas Guerras Mundiais, que finalmente levou à criação da ONU, e ao 

paradigma do “Mundo Único” como premissa do estatuto da organização, e à 

Declaração de Direitos do Homem, tudo escrito por ocidentais. Mas se as duas 

guerras conduziram a esta organização, também incluíram os efeitos colaterais: 

que o Ocidente perderia o domínio do Império Colonial Euromundista, e com 

ele a posse das matérias primas, o controlo dos mercados dos produtos acabados, 

e o terrível poder de estabelecer o regime do trabalho, que incluiu a escravidão, 

o trabalho forçado, o indigenato, o salário, e a privação dos direitos da 

cidadania. A criação da ONU implicou a aurora de um novo futuro sonhado, 

mas foi surpreendida pela voz livre das áreas culturais libertadas, pela primeira 

vez na história da Humanidade, confrontando na Assembleia Geral a cultura 

ocidental plasmada no texto, e colocando a ONU na presidência de um Mundo 

de Ruturas. Durante meio século a Ordem Internacional da ONU foi limitada e 

constrangida pela Ordem dos Pactos Militares – NATO e VARSÓVIA –, pelo 

confronto das ideologias – democracia e sovietismo –, pelo processo que, no 



 4

antigo chamado Terceiro Mundo, de facto adotou o modelo do Estado Extrativo, 

que era uma nova versão interna do Poder Colonial expulso: a Europa, antiga 

“Luz do Mundo”, a interrogar-se sobre se o projeto da União tem futuro, sem 

conceito estratégico e hesitante entre a União ou a Federação, atingida pela crise 

económica e social que fez reduzir a protetorado os países pobres do Sul – 

Grécia, Chipre, Itália, Espanha, Portugal, com as liberdades de circulação, o 

progresso científico, a criatividade, não conseguindo capacidade de enfrentar 

com êxito a perda de ligação e confiança entre os eleitorados, e os governos dos 

Estados membros com a instituição globalizante, mostrando o todo dominado 

pelo fenómeno da inidentidade, que o progresso do Estado Espetáculo, do 

emaranhado dos meios de comunicação, implica que seja a criada imagem dos 

dirigentes que se apresenta ao voto, e não a autenticidade visível de homens 

como foram os dirigentes vitoriosos da II Guerra Mundial, os fundadores da 

União que esqueceram os sacrifícios a favor de uma solidariedade futura, o 

turbilhão muçulmano com a consequência da anarquia mortífera das migrações: 

o resultado visível, não só no Ocidente, é o renascimento da Memória do 

passado, (Alemanha, Reino Unido, China, Rússia) como solução para os efeitos 

negativos da situação na sua definição particular de interesses, os 

“micronacionalismos” (Espanha, Itália, Reino Unido), o enfraquecimento da 

solidariedade atlântica com o lema “America First”; e, quanto à hierarquia das 



 5

potências, que afeta o também pressuposto da ONU que é o do “mundo único”, 

isto é, sem guerras, a questão do “Desafio dos Emergentes”. Neste preocupante 

aspeto do mundo em que vivemos, é evidente a diferença de conteúdo da palavra 

“soberania” que foi dominante no período do domínio ocidental. Critério 

dominante na questão da sempre presente hierarquia das potências, começou por 

ter como fator dominante de referência, a capacidade militar de responder com 

êxito às tentativas exteriores contra o interesse dos Estados, ou apoio vitorioso 

da expansão do mesmo Estado. A evolução levou a que, sem perda, como 

veremos, da capacidade militar, fatores como a ciência, a técnica, a cultura, 

implicassem com o conteúdo diferenciado da tal soberania, e portanto com a 

alteração da hierarquia das potências. Deste modo, ao contrário do imaginado a 

Norte por homens como Churchill, (que l’Europe se léve), os chefes dos 

governos antes adversários, guiados pelo saber de Jean Monnet, e no antigo 

Terceiro Mundo, por idealistas ativos como Gandhi e Mandela, verdadeiramente 

tocados de santidade, o mundo de 2017 é um “Mundo de Ruturas”, e, ao 

contrário de “mundo único”, isto é sem guerras, é um mundo de incertezas, em 

que se destacaram, para além de uma espécie de “outono ocidental”, com os 

EUA a perderem o fulgor de “Casa no alto da Coluna”, o projeto francês da 

Euráfrica anulado por um Mediterrânio transformado num cemitério, a guerra do 

Cabo ao Cairo envolvendo umas trezentas ou quatrocentas mil crianças, com o 



 6

Sudão a servir de referência, e a crise Europeia e Ocidental, com todas as facetas 

que já indiquei, com o avanço da técnica e da ciência sem consciência, com 

presença terrível na rutura da paz, desafiando quer a hierarquia das potências, 

esta com a evolução que mencionei, mas a provocar as “guerras em toda a 

parte”, expressão usada por analistas da estratégia militar. Com um primeiro 

lugar para a evolução do “terrorismo”, que antes da guerra de 1914-1918, tinha 

em vistas as lideranças políticas para desafiar os regimes detestados, e, depois da 

guerra de 1939-1945, se transformaram num “terrorismo” que ataca a sociedade 

civil, sobretudo invocando valores religiosos maometanos, para destruir a vida 

habitual, e a confiança na estrutura do Estado, conseguindo a “vitória do fraco 

contra o forte” como o primeiro exemplo aterrador no ataque às torres de Nova 

York. Confere-se isto com a série de atentados que antecederam ou 

acompanharam o ambiente da Guerra de 1914-1918. 

 

O Conselho de Segurança foi, na estrutura acordada para a ONU, o organismo 

consagrador da desigualdade dos Estados, pela criação do direito de veto, numa 

data em que o poder militar era o critério da hierarquia. Não faltaram motivos 

para a intervenção do Conselho, até, como aconteceu com a tentativa vetada de 

dois membros desse Conselho, com tal privilegiado direito, a França e a 

Inglaterra, impedirem a nacionalização do Suez pelo jovem Nasser, dirigente do 



 7

Egito. Mas nesta data em que, em ritmo crescente, as iniciativas do governo de 

Pyongyang, que teve a última exibição com o lançamento do míssil que atingiu a 

zona económica exclusiva do Japão, não parece inquietar o Conselho de 

Segurança, que parece ter esquecido o comentário de Bismark, 

demonstradamente validado por duas guerras mundiais, de que “qualquer coisa 

insensata leva a uma guerra devastadora da Europa”, com a diferença de que 

agora trata-se da devastação do mundo. Que o Ocidente, a viver uma época de 

outono, seja considerado pelo antigo “terceiro mundo” como o maior agressor 

dos tempos modernos, tem outras advertências, como a agressividade com que o 

Presidente Macron foi recebido em Burkina Faso, quando parecia dar passos 

para ressuscitar a ideia francesa do século passado, que pareceu esperançosa 

para os interesses da Europa, e para apaziguar a memória do colonialismo, 

quando recebeu o nome de Euráfrica. Neste caso não chegou a humildade das 

palavras de Macron afirmando, na sua “prova oral africana” como a imprensa a 

assinalou, que “os crimes da colonização europeia são incontáveis”, 

salvaguardando embora que “também se fizeram grandes coisas e houve 

histórias felizes”, para amenizar a hostilidade. Mas este facto não é apenas 

sintoma de que ainda há muito trabalho a desenvolver para que a confiança 

reciproca apoie uma nova época de cooperação amiga, com esquecimento 

possível dos agravos: também acentua que a agressividade orientadora do 



 8

governo da Coreia do Norte tem pelo menos salpicos de eventual apoio no 

antigo “terceiro Mundo”. E tais ensaios não podem ser bem contestados, e 

sobretudo contidos, pelos modelos de resposta do atual Presidente dos EUA. A 

consistência dos repetidos ensaios da Coreia do Norte, reveladores de que está 

suficientemente habilitada no sentido de conduzir à catástrofe mundial, não 

dispensam que a leviandade verbal das respostas, mal dirigidas a uma suposta 

recetividade e pacificação mal prevista do adversário inquietante, seja 

substituída pela meditação séria, concertada, e autêntica, que é dever do 

Conselho de Segurança, quando não são ocasionais interesses de cada membro 

que estão em causa, é até mais do que a ordem jurídica mundial: é sim a 

eventual suficiência de “qualquer coisa insensata” para desencadear um conflito 

de dimensões que nenhuma experiência histórica permite avaliar. No fim da 

segunda guerra mundial, bastou uma intervenção de Churchill – “que a Europa 

se levante” – para desencadear o movimento que, chamado pelos resultados 

“guerra fria”, evitou o pior. Mas a ausência de resposta do Conselho de 

Segurança, talvez atingido pela diminuição da capacidade da ONU para ser 

escutada, e seguramente porque a desorganização da governança do globalismo 

dificulta a conjugação de esforços para uma resposta de pacificação ou defesa 

mundial, aponta para facilitar o desastre sem precedente. Mas seguramente com 

destruições que ameaçam serem irreparáveis. Perante estes riscos, não pode, 



 9

qualquer que seja a orientação do governo, haver governo atento e responsável 

ao qual passe despercebido que as palavras, mesmo cuidadas, são 

alternadamente perigosas ou animadoras de esperança. A primeira via é a que 

aparece mais evidente neste diálogo de irreconciliáveis, situação de incidentes 

crescentes, com uma passividade excessivamente abrangente de vozes que 

deviam ser ouvidas, tendo por exemplo a autenticidade e clareza da intervenção 

de Spaak, no plenário da ONU, quando o ambiente já exigia o que depois, com 

limitação da liberdade da organização, teria o nome de guerra fria durante meio 

século. Nesta data, o pessimismo, com fundamento, parece presidir a uma guerra 

surda, que ameaça justificar a mudança semântica que se verificou quando se 

passou a servir por números, e não por nomes, as duas guerras mundiais do 

século passado, como se estivesse anunciada uma série a definir-se com 

improbabilidade de precisão. Porque as palavras também podem ser poderosas 

no sentido de servir os valores do humanismo, que inspirou os princípios das 

Declarações de Direitos, seria tempo de finalmente por em vigor a Declaração 

Universal de Deveres Humanos, proposta do Inter-Action Council, em 1 de 

Setembro de 1997, e que continua por aprovar, animando o Conselho de 

Segurança a intervir com solidariedade geral, porque é o futuro de todos que está 

ameaçado, não são os interesses de poderes isolados no entendimento do que é a 

essência do poder de governar em globalismo. 



 10

 

O mais inquietante é o avanço, tão celebrado em Lisboa neste ano de 2017, do 

progresso e do enunciado papel da inteligência artificial. Trata-se do avanço de 

uma atitude que talvez possa ter o seu ponto de primeira afirmação na 

descoberta da utilização militar da energia atómica. Lembre-se que o grupo 

científico encarregado pelo governo dos EUA de estudar a questão, logo depois 

do primeiro ensaio com êxito na Califórnia, avisou o governo de que tal poder 

não poderia ser usado por qualquer Estado. Indiferente ao aviso, os EUA foram 

o primeiro, e até agora único, Estado a ter experiência de que a posse da Bomba 

apaga a relutância de a usar: o Japão ficará para sempre com o símbolo do 

desastre que hoje enfrenta a humanidade: a dispersão da posse desse poder, hoje 

sempre em evidência pelo comportamento reciproco dos EUA e da Coreia do 

Norte, isto é, do Ocidente a entrar no seu Outono, e o antigo Terceiro Mundo a 

ameaçar a Ordem definida pelos ocidentais que fundaram a ONU, mostra que 

pela primeira vez na História da Humanidade, dois homens afetados de “moral 

insenity”, podem destruir o pequeno planeta em que nos aconteceu viver. Um 

facto que torna uma evidência sem reserva, que se agrava, com o entusiasmo 

pela inteligência artificial, o domínio da ciência sem consciência. Por isso, 

escritores como Yuval Noah Harari, no seu Homo Deus (História Breve do 

Amanha – 2015) sugerem que caminhamos para uma “Religião dos Dados”, 



 11

escrevendo: “o Dataismo afirma que o Universo consiste em fluxos de dados e 

que o valor de qualquer fenómeno ou entidade é determinado pela sua 

contribuição para o processamento de dados. Esta poderá parecer-lhes uma 

noção excêntrica e marginal, mas a verdade é que já conquistou uma grande 

parte do sistema científico. “Desta forma, o Dataismo derruba as barreiras entre 

animais e máquinas e espera que os algoritmos eletrónicos acabem por decifrar e 

obter um desempenho superior ao dos algoritmos bioquímicos”. O que significa 

o desaparecimento da relação da ciência com a consciência, que presidiu ao 

desenvolvimento do que chamamos a nossa cultura, a uma defesa da dignidade 

do homem, a “terra casa comum dos homens”, o “mundo único”. Saber que esta 

é a circunstância de risco em que nos encontramos neste ano de 2017, talvez 

tenha sido aprendido pela própria ONU, que por cinco vezes chamou o Bispo de 

Roma, Papa da Igreja Católica, a falar à Assembleia Geral. Primeiro Paulo VI, 

que ali pregou que o desenvolvimento sustentado é o novo nome da paz, depois 

por duas vezes o Santo João Paulo II o pregador contra o sovietismo, depois o 

Papa Emérito que ali pediu o regresso à autenticidade dos princípios, e 

finalmente Francisco, o Bispo de Roma que foram procurar no fim do mundo. 

Este disse, em 1 de Janeiro de 2017, na Mensagem para o 50.º Dia Mundial da 

Paz: “A violência não é o remédio para o nosso mundo dilacerado. Responder à 

violência com a violência leva, na melhor das hipóteses, a migrações forçadas e 



 12

atrozes sofrimentos, porque grandes quantidades de recursos são destinados a 

fins militares e subtraídos às exigências do dia a dia dos jovens, das famílias em 

dificuldade, dos idosos, dos doentes, da grande maioria dos habitantes da terra. 

No fim dos casos, pode levar à morte física e espiritual de muitos, se não mesmo 

de todos”. Vejo por isso o mundo numa circunstância de exigência de 

mobilização para repor a via de uma ciência com consciência, para que as 

humanidades, tão enfraquecidas de apoio nas próprias Universidades e 

Academias, mantenham a dignidade igual dos homens e mulheres como o eixo 

da roda que nos conduz, ainda na incerteza da origem e da duração da vida “na 

terra casa comum dos homens”. 

 

Universidade de Coimbra 

06/12/2017 


