
O Teatro Sincrético
do Dramaturgo
Pós-colonial 
Wole Soyinka

Rosa Branca Figueiredo

4
2016 Coimbra



EDIÇÃO

Centro de Dramaturgia Contemporânea
TAGV / CEIS20 / ESTUDOS ARTÍSTICOS - FLUC
www.uc.pt/org/centrodramaturgia 
centrodramaturgia@gmail.com
AUTOR

Rosa Branca Figueiredo
IDENTIDADE VISUAL / CONCEPÇÃO GRÁFICA

António Barros
Pedro Góis
FOTOGRAFIA CAPA

Pedro Medeiros
ISBN

978-989-99170-5-7

© Maio 2016
Centro de Dramaturgia Contemporânea



O Teatro Sincrético
do Dramaturgo
Pós-colonial
Wole Soyinka

Rosa Branca Figueiredo

2016 Coimbra

4



Rosa Branca Figueiredo
1966. Professora adjunta na Escola Superior de Educação, 
Comunicação e Desporto do Instituto Politécnico da Guarda 
onde lecciona línguas estrangeiras (Inglês e alemão) e a Unida-
de Curricular de Estudos Artísticos.  Natural de Viseu, fez todo 
o seu percurso superior académico na Faculdade de Letras da 
Universidade de Lisboa. Possui uma licenciatura em Línguas 
e Literaturas Modernas na variante de Inglês/Alemão, é mestre 
em Estudos Anglísticos e o seu doutoramento é em Estudos 
de Teatro/Estudos Artísticos. As publicações mais recentes 
centram-se no drama pós-colonial de expressão inglesa. O 
drama africano de Wole Soyinka tem merecido um destaque 
muito particular nas suas produções científicas.



5 • 

— 

Um dos fenómenos mais notáveis da cultura teatral da era pós-colonial consiste no 
crescimento de formas sincréticas. No caso específico do teatro de Wole Soyinka1, ob-
jecto de estudo neste artigo, o teatro sincrético pode ser definido como um produto que 
resulta da interligação entre a tradição dramática ocidental e as formas performativas 
indígenas de uma cultura pós-colonial. O termo sincretismo advém do domínio da re-
ligião comparada que denota o processo através do qual elementos de uma religião são 
absorvidos por uma outra, num processo que decorre da fricção e inter-relação de cultu-
ras. O sincretismo teatral, porém, afirma-se, na maioria dos casos, como uma estratégia 
consciente e programática que gera uma nova forma de teatro à luz da experiência co-
lonial e pós-colonial. O teatro sincrético aparece, assim, como um modo de descoloniza-
ção do palco, utilizando as formas performativas das culturas europeia e indígena numa 
combinação criativa de mecanismos comunicativos, não dialógicos, como a dança, a 
música, o canto, a iconografia e as linguagens indígenas. Uma das obras canonizadas 
do drama pós-colonial é, sem dúvida, Death and the King’s Horseman de Wole Soyinka, 
um texto que apresenta o sincretismo cultural como uma componente central da sua 
estrutura comunicativa, mostrando como todas essas formas performativas apresen-
tam e questionam os problemas que colocam a leitores/espectadores não-indígenas. A 
metodologia na base de uma análise desta natureza não pode deixar de utilizar alguns 
conceitos semióticos. É que o teatro sincrético não se apreende como um fenómeno pu-
ramente estético, mas sim como um conceito de mudança e inter-acção cultural. Jurig 
Lotman e a sua escola de semiótica cultural propuseram a noção de textos culturais 
como uma categoria heurística, sendo que um texto cultural seria qualquer veículo de 
significado integral, incluindo cerimónias, obras de arte, etc.2 Esta definição ampla de 
texto indica uma flexibilidade conceptual que ultrapassa o estreito foco logocêntrico e 
inclui manifestações não só linguísticas como iconográficas e performativas. Um texto 
cultural pode, no entanto, ser apenas completamente entendido dentro da cultura que 
o produz, o que significa que da perspectiva de uma outra cultura pode nem sequer ser 
reconhecido como texto cultural, isto é, veículo de significado. 
O conceito de Lotman encontrou grande eco entre os investigadores, particularmente, 
antropólogos e historiadores. Num estudo da cultura do século XIII, por exemplo, Maria 
Corti adopta e expande a expressão “texto cultural”:

	 A text is not merely a reality made up of organised verbal signs (written text oral text),
	 but it is also any kind of cultural expression which has been put together 	
	 and organised by means of a sign system. Thus a painting is as much a text
	 as is a procession or a political rally, as is, indeed, any cultural manifestation
	 which has a sign structure of its own, whether it is ritualistic or not.3

A história do encontro cultural entre África e a Europa, embora não explicitamente citado por 
Lotman, fornece, provavelmente, um dos exemplos mais ricos e mais problemáticos da 
recusa do reconhecimento de textos culturais, particularmente no que diz respeito ao 
encontro entre culturas letradas e iletradas, uma componente integral da história e da 
experiência colonial. O resultado foi a construção de uma estrutura hierárquica de géneros 
textuais com uma óbvia predominância do texto escrito ocidental. Estas noções hierár-
quicas são bastante evidentes na literatura e no drama do início do período colonial. 
A estética normativa do drama realista exportada para as colónias exerceu, inicial-
mente, uma inquestionável influência nos dramaturgos indígenas.



6 • 

— 

O potencial sinestésico do teatro, particularmente no jogo combinado da música, da 
dança e do diálogo tendia a ser negligenciado em favor do modelo realista e dialógico de 
Shaw e de Ibsen, por exemplo. Terminologicamente falando, porém, elementos como as 
canções, as danças, as mascaradas, os trajes e as histórias orais existem, no seu próprio 
direito, como textos culturais e a sua integração no enquadramento de um texto teatral 
envolve um processo de recodificação cultural e estética. Aparte esta revalorização ter-
minológica, o conceito oferece também certas vantagens hermenêuticas. Desta forma, 
um texto teatral sincrético poderia ser abordado do ponto de vista da funcionalidade 
e da interacção dos seus textos culturais evitando, assim, as estratégias interpretativas 
convencionais que derivam da poética ocidental, como o enredo, as personagens, o 
tema, etc. A questão central do teatro sincrético envolve, deste modo, a integração e a 
recodificação de novos textos culturais na forma de arte teatral. 
Um outro conceito semiótico relevante é o de “alternância dominante” (dominant shift) de 
Roman Jakobson.4 Uma das características principais dos textos teatrais sincréticos 
consiste na identificação de diversas alternâncias na hierarquia de mecanismos dra-
máticos, para utilizar uma expressão de Jinrich Honzl.5 Esta hierarquia pressupõe a 
existência de códigos “dominantes” que permitem ao espectador/leitor ou a qualquer 
um envolvido na actividade semiótica, organizar e estruturar a pletora de signos que 
estão a ser gerados, de forma significativa. O sistema semiótico que conhecemos como 
o teatro ocidental consiste numa hierarquia de “dominantes”, basicamente organizada 
de acordo com códigos de género e de representação, isto é, uma dominante dialógica 
para o drama, a dominante musical para a ópera e a dominante cinésica para o ballet e 
para a dança. Uma das alternativas de análise do drama e do teatro sincrético consiste 
em examinar se, quando e com que propósito, as alternâncias de dominantes se verificam 
e como os textos culturais indígenas influenciam essa hierarquia de dominantes.
Death and the King’s Horseman é a peça de Wole Soyinka que melhor permite este tipo 
de análise semiótica, porque carregada de signos e códigos, de entre os quais se destaca 
o ritual de suicídio. O ritual é, por si só, uma identidade completa, compreendendo 
crenças, uma estrutura performativa, textos culturais como a música, o movimento, 
textos verbais e uma envolvência comunal culturalmente prescrita. Alguns destes 
elementos podem ser apreciados pelas suas qualidades estéticas intrínsecas, mas a 
representação como um todo é, em última análise, legitimada em termos da sua eficácia 
em assegurar o bem estar da comunidade. Numa perspectiva ontológica, o suicídio 
ritual é uma recriação estética, uma peculiaridade histórica que não assegura mais um 
propósito funcional na sociedade yoruba contemporânea. No entanto, muitos dos seus 
componentes constituintes como a música, a dança, as narrativas, o transe, o ritmo 
dos tambores, etc, continuam a ser textos culturais vitais em relação aos quais qualquer 
audiência yoruba mantém um padrão de resposta. Um dos argumentos fulcrais na 
peça, nomeadamente, a ingerência de uma cultura nos assuntos da outra revela-se, 
naturalmente, importante para o público africano contemporâneo que ainda se sente 
afectado pela herança das estruturas coloniais.
Conscientes de que estudar o drama soyinkiano através do aparelho conceptual desen-
volvido, por exemplo, pelos estudos pós-coloniais, envolve mais do que uma transposição 
simples e não problemática de estratégias de leitura (dado os sistemas de significação 
através dos quais as peças veiculam significado serem amplamente diferentes dos usados em 
textos que não se destinam a ser representados), pretendemos demonstrar como a área do 
drama pode ser enriquecida por uma abordagem teórica específica, identificando um 



7 • 

— 

processo contínuo e dinâmico que liga um comportamento performativo a uma estrutura 
social, cultural e ética. O que tencionamos abordar não é, assim, o texto como algo 
isolado, mas no contexto vivo de uma dialéctica entre, por um lado, procedimentos 
dramatúrgicos e teatrais e, por outro, aspectos sócio-culturais num determinado tempo 
e lugar. Daí a necessidade de uma abordagem que contemple a história social e cultural 
do “mundo” que acolhe a tradição dramática em estudo, bem como a sociologia das 
ideias que pode interpelar o drama soyinkiano.
Não subestimando os efeitos do período colonial em África, procurar-se-á também demons-
trar como, apesar da enorme influência das práticas teatrais ocidentais no drama nige-
riano contemporâneo (com maior incidência nas décadas de 50 e 60), este iniciou um desvio 
radical da prática de imitação dos grandes dramaturgos ocidentais. O motivo encontra-se 
não só no surgimento de uma crítica literária mais activa, mas também, e sobretudo, 
na necessidade consciente dos dramaturgos africanos se voltarem para as suas raízes 
tradicionais. Wole Soyinka, entre outros, procurou evidenciar como aspectos contemporâne-
os de um povo se conjugam com repertórios musicais, linguagens e artefactos teatrais 
indígenas para representar o homem em perspectiva.
Soyinka aponta, na sua obra dramática, para uma forma complexa e heterogénea de ver 
as pessoas e o mundo, absolutamente crucial para assegurar e consolidar as liberdades 
artísticas, culturais e políticas do mundo moderno. Tendo em conta esta perspectiva 
e a extensão, consistência e complexidade do envolvimento que o teatro soyinkiano 
apresenta com a questão histórica do encontro branco-negro, em geral, e com o impacto 
da hegemonia euro-americana na identidade cultural negra, em particular, pretendemos 
tornar claro que as práticas dramáticas de Soyinka mostram um espaço pós-afrocêntrico 
que revê, radicalmente, a narrativa colonialista e triunfalista da modernidade ocidental. 
A obra de Soyinka pode, assim, ser lida como uma tentativa artística de falar sobre a 
possibilidade de emancipação social e cultural de um povo num processo histórico 
que é fundamentalmente contraditório e em permanente evolução.
As peças de Wole Soyinka constituem exemplos marcantes de um teatro que evidencia 
elementos de continuidade entre as tradições teatrais e dramáticas indígenas e a tradição 
literária ocidental. Atendendo à natureza peculiar do teatro africano contemporâneo, 
como produto dessas duas culturas, todas as abordagens nos parecem válidas, desde, 
por exemplo, a evidência autobiográfica, o contexto ideológico das peças, o contexto 
performativo, a importância das raízes indígenas no teatro africano, etc. O objectivo é 
evitar a criação de estereótipos e um entendimento apenas superficial deste tipo de drama. 
Teremos, naturalmente, em conta todas as abordagens críticas que até ao momento presen-
te influenciaram o desenvolvimento do teatro africano de expressão inglesa, embora 
seja nosso objectivo utilizar apenas padrões estéticos e críticos que não sejam de forma 
alguma alheios à experiência africana. Consequentemente, partiremos de uma abordagem 
crítica que tenha em atenção formas indígenas como o folclore, rituais, mitos e lendas 
que continuam a influenciar o drama africano contemporâneo. O corpus da moderna 
literatura africana de expressão inglesa deve, assim, ser lido à luz de sensibilidades cul-
turais específicas, de modos de pensar e sentir particulares que, segundo o próprio autor, 
caracterizam o mundo africano e são especialmente apreendidos no vasto manto de 
paradigmas e configurações de criatividade, realidade e responsabilidade social presentes 
na mitologia, nas artes plásticas, na música e nos idiomas de diferentes rituais.



8 • 

— 

Grande parte da literatura crítica dedicada a DKH tem primado por centrar-se nos debates 
ideológicos, na exegese do sistema de crença yoruba, nas analogias estruturais com o drama 
ocidental ou nas análises linguísticas. Porém, muito pouco se tem escrito sobre os aspectos 
performativos da peça.6 DKH constitui um texto teatral sincrético, por excelência, e uma das 
suas mensagens centrais deve ser procurada na estética performativa; daí a necessidade 
de nos focarmos em como e com que meios teatrais a peça veicula significado. O seu im-
pacto pode ser entendido se analisarmos, no percurso, os vários elementos performativos, 
bem como o estatuto que têm enquanto textos culturais. É nesta interacção entre elementos 
estético-teatrais e textos culturais que reside o domínio específico do teatro, dito, sincrético.
Os eventos históricos que estão na base de DKH remontam a Dezembro de 1944, quando 
Oba Siyenbola Oladigbolu, o Alafin ou rei de Oyo (uma antiga cidade yoruba) faleceu. Como 
era de tradição, o cavaleiro do rei, Olokun Esin Jinadu, deveria praticar o suicídio ritual e 
conduzir o cavalo e o cão favoritos do rei através da passagem de transição para o mundo 
dos antepassados. No entanto, o oficial britâncio responsável na colónia, o capitão J. A. 
Mackenzie, determinou que o costume era demasiado bárbaro e interveio em Janeiro de 
1945 para impedir Olokun Esin Jinadu de levar a cabo o acto ritual para o qual se tinha pre-
parado a vida inteira. O ritual inconsumado iria interferir com a ordem natural do mundo 
yoruba na medida em que o filho mais novo de Jinadu, Murana, num acto sem preceden-
tes na história do povo yoruba, assume o papel hereditário do pai e sacrifica a própria vida. 
O incidente já inspirara uma peça intitulada Oba Waja do autor nigeriano Duro Ladipo e 
Soyinka tem conhecimento dela através de Ulli Beier que a edita e traduz para inglês.7 
Soyinka faz, depois, a sua própria adaptação do acontecimento histórico, de forma a enfa-
tizar as intemporais dimensões metafóricas e míticas, afirmando, implicitamente, a ideia 
de que um evento histórico é um sinal que deixa entrever algo que o transcende. A relação 
que a ficção tem com a realidade está fundamentalmente relacionada com o modo atra-
vés do qual essa relação e essa ficção são representadas. Para Soyinka, o texto medeia a 
distância entre a arte e a vida de uma forma profundamente ambígua e metafórica e é 
precisamente nesse espaço entre a dimensão do evento histórico e a do evento literário 
que se forma a ideia soyinkiana de tragédia. 
Quando DKH se inicia, o rei de Oyo está morto. Para o conduzir através da estreita passa-
gem do abismo de transição, tal como dita a tradição, o cavaleiro do rei, Elesin Oba, deverá, 
na noite do funeral do rei e através de um acto de vontade, executar um suicídio ritual. O 
protagonista, percebemos, não encara a morte como um acto terminal, mas como um 
rito de passagem conducente ao mundo dos antepassados, inexoravelmente ligado, 
na metafísica yoruba, ao mundo dos vivos e dos ainda por nascer (“the living and the 
unborn”). Elesin parece estar preparado para abraçar a sua morte – antes, porém, não 
resiste à ideia de tomar como esposa uma jovem virgem no momento em que deveria iniciar 
a dança do adeus às coisas terrenas. O pedido é dirigido a Iyaloja, a mãe do mercado, 
que acede, relutante, ao último pedido do cavaleiro, iniciando de imediato os prepara-
tivos para uma união ritualista entre a vida e a morte. 
Revoltado com aquilo que considera ser um costume bárbaro, o oficial britânico, Simon 
Pilkings, resolve intervir no momento em que tem conhecimento do ritual que se prepara, 
por forma a evitar a morte de Elesin. Olunde, o filho mais velho do cavaleiro, que, signi-
ficativamente, resolvera deixar a sua terra para estudar medicina em Inglaterra, num 
gesto de aparente recusa em aceitar uma tradição que faria dele o novo cavaleiro do 
rei, regressa para conduzir as cerimónias fúnebres de seu pai. Confrontado, porém, 
com o fracasso do pai, assume o papel hereditário pondo termo à própria vida, numa 



9 • 

— 

tentativa de restaurar a ordem cósmica que entretanto se quebrara. Num esplêndido 
climax da acção, as mulheres do mercado, lideradas por Iyaloja, apresentam a Elesin o 
corpo morto de seu filho e assistem, placidamente, ao gesto desesperado do cavaleiro 
do rei enquanto este se enforca com as correntes que o algemam, cumprindo, tarde 
demais, os ditames da tradição e da vontade comunal.
Wole Soyinka esforça-se por assegurar, na nota introdutória à peça, que DKH não drama-
tiza um choque ou confronto entre as culturas ocidental e africana. Segundo Adebayo 
Williams, a tarefa do dramaturgo afigura-se, porém, muito mais complexa, ao pretender 
mostrar como a morte extemporânea e indigna de Elesin por estrangulamento (em vez 
da morte ritual que lhe fora destinada) marca o declínio e a “morte” cultural de toda uma 
sociedade.8 Este não é certamente um dos aspectos mais claros na acção dramática, 
podendo, no entanto, ser entendido se contrastarmos duas rapsódias do Praise-Singer, 
uma no início, outra no final do drama: na primeira, a figura do Praise-Singer canta 
hinos à continuidade e soberania cultural do povo africano, mesmo face a grandes 
calamidades históricas como a escravatura e o colonialismo; na última, lamenta que 
a sua cultura se esteja a desmoronar num caos criado por estranhos. Assim, Elesin é, 
inicialmente, venerado como um herói cultural:

	 PRAISE-SINGER Your name will be like the sweet berry a child places under his tongue
	 to sweeten the passage of food. The world will never spit it out.
	 ELESIN Come then, this market is my roost. When I come among the women I am a 	
	 chicken with a hundred mothers. I become a monarch whose palace is built with ten	
	 derness and beauty.
	 PRAISE-SINGER They love to spoil but beware. The hands of women also weaken the unwary.
	 ELESIN This night I’ll lay my head upon their lap and go to sleep. This night I’ll touch 	
	 feet with their feet in a dance that is no longer of this earth. But the smell of their flesh, 
	 their sweat, the smell of indigo on their cloth, this is the last air I wish to breathe as I
	 go to meet my great forebears.
	 PRAISE-SINGER In their time the great wars came and went, the little wars came and 	
	 went; the white slavers came and went, they took away the heart of our race, they bore 
	 away the mind and muscle of our race. The city fell and was rebuilt; the city fell and
	 our people trudged through mountain and forest to find a new home but
	 – Elesin Oba do you hear me?
	 ELESIN I hear your voice Olohun-iyo.
	 PRAISE-SINGER Our world was never wrenched from its true course.
	 (DKH, 10)

Mais tarde sentimos que o mesmo Elesin é acusado de trazer a tragédia à comunidade:

	 ELESIN I cannot approach. Take off the cloth. I shall speak my message from heart to 
	 heart of silence.
	 IYALOJA (moves forward and removes the covering): Your courier Elesin, cast your eyes on
	 the favoured companion of the king.(Rolled up in the mat, his head and feet showing at either
	 end, is the body of OLUNDE). There lies the honour of your household and of our race. 	
	 Because he could not bear to let honour fly out of doors, he stopped it with his life.
	 The son has proved the father, Elesin, and there is nothing left in your mouth
	 to gnash but infant gums.



10 • 

— 

	 PRAISE-SINGER Elesin, we placed the reins of the world in your hands yet you watched 
	 it plunge over the edge of the bitter precipice. You sat with folded arms while the evil
	 strangers tilted the world from its course and crashed it beyond the edge of emptiness
	 – you muttered, there is little that one man can do, you left us floundering in a blind
	 future. Your heir has taken the burden on himself. What the end will be, we are not
	 gods to tell. But this young shoot has poured its sap into the parent stalk, and we know
	 this is not the way of life. Our world is tumbling in the void of strangers, Elesin.
	 (DKH, 75)

A mestria com que Soyinka move a acção dramática, do primeiro ponto de orgulho 
cultural e calma espiritual para um nível de profundo sentimento de perda, assen-
ta sobretudo numa cuidadosa composição de contrastes entre cenas: panos de fundo 
preenchidos com o mundo dos colonizadores brancos e cenas de primeiro plano com 
a comunidade africana colonizada. Nestas últimas, o investimento estético do drama-
turgo é muito maior no que toca à caracterização, acção dramática e acima de tudo, 
linguagem. Soyinka presta uma atenção meticulosa aos recursos expressivos que dão 
vitalidade a uma mundivisão caracterizada pela alegria da vida e pela calma aceitação 
das contrariedades da existência, mesmo que o bem-estar, que sentimos no início da 
acção, se desvaneça à medida que se aproxima o seu desfecho.
O autor faz, ainda, questão de frisar, na mesma nota e de forma inequívoca, que os padrões 
comunicativos convencionais do teatro ocidental não são aplicáveis a DKH. Afirma que 
o problema fulcral de qualquer encenador não é centrar-se na noção de “culture clash”, 
mas, e citamos “the far more difficult and risky task of eliciting the play’s threnodic 
essence” (DKH, author’s note). A essência trenódica indica a centralidade da música e a 
sua ligação ao ritual yoruba que constitui um dos preceitos chave do famoso ensaio “The 
Fourth Stage” de Soyinka. A função da música como uma das “dominantes” da estrutura 
comunicativa da peça é reafirmada na última frase da nota introdutória ao texto:

	 Death and the King’s Horseman can be fully realised only through an evocation
	 of music from the abyss of transition.

Em termos concretos isto significa que um entendimento das formas musicais yoruba 
é crucial à apreensão do significado último da peça. A transformação ritual, que se 
opera através da música, pode envolver, igualmente, espectáculo e metamorfose de 
modo considerável, relacionado com a intensa concentração de energia do indivíduo 
– espiritual, física e emocional. Em alguns rituais, particularmente os de cultos ances-
trais, os actantes são possuídos por espíritos que se manifestam através de movimen-
tos físicos vigorosos, danças que produzem uma “força” que se expressa na tensão que 
se mantém entre o controlo e o frenesim. A força ritual é energia em acção e a dança 
revela-se particularmente importante, não só como celebração do corpo, mas também 
como afirmação teatralizada do estado de transformação. Em muitos casos, os espí-
ritos são invocados através da dança e do ritmo dos tambores. À medida que os pés 
do dançarino tocam o chão, o corpo expande-se e cria o seu espaço ritual, exercendo 
poder sobre o ambiente que o rodeia. 



11 • 

— 

Associado ao ritual encontram-se, para além da música, outros elementos como as 
máscaras, os trajes, etc.. As linguagens tradicionais e transicionais reservadas para 
as ocasiões de ritual contribuem para o envolvimento sagrado de um acontecimento 
particular. Em muitos dos rituais africanos, o ritmo dos tambores – o instrumento 
musical mais significativo – é uma das forças principais que guia a acção, coordenan-
do a dança e o canto e ajudando a invocar os poderes espirituais. A linguagem verbal 
torna-se, por seu turno, muito mais importante pela função ritual que exerce do que 
pelo seu significado literal: os cânticos de invocação, por exemplo, efectivam a aparição 
e a saída de um deus, enquanto os cânticos fúnebres asseguram uma passagem tranquila 
do espírito da pessoa morta para o reino dos antepassados. O efeito do coro, outra 
das características comuns de um ritual, aumenta o arquivo de formas tradicionais e 
quando um ritual que usa linguagens indígenas é situado no enquadramento de uma 
peça teatral em língua europeia, o seu efeito transcende o mero espectáculo para se 
assumir como uma actividade, culturalmente discreta, representada para proporcionar 
a continuidade do bem-estar da comunidade. As conotações de trajes e máscaras de-
pendem, naturalmente também, do contexto e da cultura em que são usados, embora 
exista uma série de práticas comuns. Se o ritual é sagrado, todos os trajes e parafernália 
a ele associados se tornam igualmente sagrados, o que significa que não devem ser 
usados em tempos e espaços não-rituais. As máscaras usam-se, na sua grande maioria, 
para criar arquétipos e ajudar a estabelecer ligações com os antepassados; desta forma, na 
transformação ritual, o performer mascarado é animado pelo espírito/deus que pre-
tende homenagear. Christopher Balme afirma a esse propósito:

	 The mask as a totem means that it is not just an aesthetic but is a religious cult object of 
	 considerable spiritual power for the wearer/possessor.
	 (1992: 186)

No drama pós-colonial, a máscara remete para um teatro cujas referências são espirituais, 
mas também políticas. Enquanto esconde o rosto do actor, a máscara revela o posiciona-
mento de uma cultura, cujo significado e poder se estende muito para além do contexto 
da peça. Nos textos africanos contemporâneos, o uso de uma máscara ritual aponta para 
um distanciamento das expectativas imperiais e das influências ocidentais, enquanto se 
gera um certo regresso aos valores tradicionais. Afirma-se, sobretudo, a continuação de 
práticas religiosas indígenas apesar da influência dos missionários cristãos. 
O ritual tem ainda um espaço e um tempo muito próprios. Quanto ao tempo ritual sabe-se 
que este difere, por exemplo, de forma significativa, do tempo teatral, podendo ser dis-
tendido ou reduzido de acordo com as exigências da narrativa; mas o ritual encerra também 
dimensões divinas como o tempo dos antepassados, o tempo depois da morte e até o 
tempo que precede o nascimento. Os movimentos que se efectuam no ritual operam 
como interpelações fluidas ou como rupturas que, de súbito, transportam os performers 
de uma situação temporal para outra. Ao acentuar diversas noções de tempo, as peças 
rituais situam os seus sujeitos e as suas acções no enquadramento de epistemologias 
não-ocidentais, escapando, assim, às sugestões teleológicas de um tempo linear.
No que concerne os espaços físicos de representação, privilegiam-se os espaços abertos 
que assumem uma realidade metafísica quando decorrem as festividades. É justamente 
a capacidade que a comunidade tem em entender esses espaços como domínio sagrado 
que facilita o simbolismo do ritual. Os locais típicos para a representação do drama ritual 



12 • 

— 

são, por exemplo, os arrabaldes das vilas ou aldeias onde se encontram, normalmente, 
pequenos bosques que constituem a reserva dos deuses e dos antepassados; o mercado 
como centro da comunidade; as encruzilhadas, entendidas como lugares misteriosos; 
os locais históricos como antigos palácios ou encostas que serviram de protecção em 
tempos de crise e tumulto; ruas particularmente significativas pela sua importância 
histórica e onde normalmente se fazem as paradas egungun; o pátio das casas de grandes 
chefes de culto (as mulheres tendem a usar este espaço mais do que os homens e aí se encon-
tram regularmente, dançando noites inteiras ao som dos tambores); as zonas costeiras, sendo 
a água um elemento muito importante nos rituais; etc.. Os locais específicos de repre-
sentação afirmam-se de extrema importância para o drama ritual na medida em que lhe 
conferem autenticidade e permitem a transformação do homem ou performer numa 
qualquer divindade. No que diz respeito à noção popular de palco, sabemos ser esta a do 
espaço circular com os actores e a orquestra a serem literalmente circunscritos pelo públi-
co. Mas enquanto a forma circular é, efectivamente, a forma típica, não podemos correr o 
risco de generalizar, uma vez que o tipo de palco e as técnicas de representação adopta-
das dependem da natureza e dos objectivos artísticos da festividade. Quando a intenção 
é a de mostrar um acto comunal, a tendência é usar um palco circular, mas se, por outro 
lado, o objectivo for o de evidenciar uma distância entre homens e espíritos ou entre o rei 
e a população, outros tipos de palco podem ser escolhidos. Segundo Oyin Ogunba, num 
estudo sobre a representação no drama ritual yoruba, verificam-se três padrões de re-
presentação, a saber, o palco circular, o palco rectangular e o palco em forma de moldura, 
cada um com múltiplas variantes.9 Os locais onde os rituais são realizados requerem, 
geralmente, alguma preparação. O ritual cria um espaço plástico e conceptual que pode 
ser muito mais simbólico que prático. Quando integrado numa peça teatral, o espaço 
ritual requere, por isso, uma disjunção do espaço teatral, ou então uma reorganização do 
mesmo. Atentemos, por exemplo, nas observações de Rohmer acerca de uma produção 
da peça de Soyinka, Death and the King’s Horseman:

	 [T]he conditions of  a theatre in the round and the spatial integration of the foyer
	 [generally a non-acting space] avoid the conventional and paralysing illusionism which 
	 is so easily created by the proscenium arch form. 
	 (1994: 58-9)

Neste caso específico, deslocar a peça do espaço teatral convencional (com arco de 
proscénio) para o meio do público convida a um maior envolvimento por parte dos es-
pectadores e produz um distanciamento maior entre drama e ritual. A este propósito, 
Soyinka afirma no ensaio “Drama and the African World-View”:

	 Ritual theatre, let it be recalled, establishes the spatial medium not merely as a physical
	 area for simulated events but as a manageable contraction of the cosmic envelope
	 within which man – no matter how deeply buried such a consciousness has
	 latterly become – fearfully exists.  
	 (MLAW, 41)



13 • 

— 

O dramaturgo deixa claro que prefere um espaço circular para a representação das suas 
peças, argumentando que a comunidade dos espectadores poderá, assim, participar na 
performance de um modo mais eficaz. O tipo de resposta que o drama ritual encoraja 
nos espectadores não deve, no entanto, ser confundido com as convenções da participação 
do público no teatro ocidental. De acordo com Peter Brook, o ritual apela a um envolvimento 
emocional, espiritual e cognitivo entre actores e público, uma relação genuína que não 
tem necessariamente que ser expressa de forma explícita:

	 [T]he audience that answers back may seem active, but this may be quite superficial – 	
	 true activity can be invisible, but also indivisible.
	 (1968: 144)

A cena inicial de DKH situa-nos num mercado, um espaço aberto com conotações semân-
ticas muito próprias. É um importante espaço de comunicação, a quinta essência da 
arena pública yoruba, quiça mesmo africana. É uma área dominada pelas mulheres 
onde entra Elesin, o conselheiro e cavaleiro do recentemente falecido rei, cuja missão 
é, no espaço de algumas horas, pôr termo à sua própria vida, de forma a poder acom-
panhar o rei na transição para a sua nova morada. Aparece, como se refere na nota 
didascália, “pursued by his drummers and praise-singers. He is a man of enormous 
vitality, speaks, dances and sings with that infectious enjoyment of life which accom-
panies all his actions” (DKH, 9). A entrada de Elesin é, assim, marcada pela música e 
pela dança. Todavia, à luz da sua morte eminente “that infectious enjoyment of life” 
assume um estado de espírito muito peculiar. A dança e a música são, desta forma, 
e neste contexto, sinónimos de morte. A dança é o veículo comunicativo através do 
qual o protagonista se junta aos antepassados10 e Elesin manifesta a sua intenção de 
celebrar o momento com as mulheres do mercado:

	 This night I’ll touch feet with their feet in a dance that is no longer of this earth. 
	 (DKH, 10)

Ao longo da cena de abertura e das trocas comunicativas entre Elesin e o seu Praise-
-Singer assistimos a um movimento contínuo à medida que Praise-Singer  conduz o 
protagonista no seu caminho para a morte, fortalecendo a sua resolução, avisando da 
existência de eventuais armadilhas e lembrando-o das suas obrigações. O debate verbal 
e cinésico é equilibrado; os argumentos são aduzidos, discutidos, aceites e fortalecidos 
através da dança, da palavra e do encantamento. O ritmo é interrompido quando Elesin 
introduz a história do mensageiro da morte, o pássaro Not-I:

	 PRAISE-SINGER (Stopped in his lyric stride): The Not-I bird, Elesin?
	 (DKH, 11)

A nota didascália é uma adição lacónica ao estilo performativo da cena, encerrando a 
musicalidade das trocas verbais e o ritmo do movimento que se verificara até então. 
O conto do pássaro Not-I representa, assim, um tour-de-force performativo, actuando 
tanto ao nível físico como musical. Uma outra nota didascália, que se revelará de ex-
trema importância ao longo da narração que Elesin faz da história, é a seguinte:



14 • 

— 

	 (ELESIN executes a brief, half-taunting dance. The drummer moves in and draws a rhythm
	 out of his steps. ELESIN dances towards the market-place as he chants the story of the Not-I
	 bird, his voice changing dexterously to mimic his characters. He performs like a born
	 raconteur, infecting  his retinue with his humour and energy. More women arrive during
	 his recital, including IYALOJA.)
	 (DKH, 11)

A expressão “brief, half-taunting dance” indica em que medida e com que subtileza os 
signos cinésicos conseguem comunicar na estética do movimento africano, tornando-se, 
neste caso, uma espécie de resposta às advertências feitas pelo Praise-Singer. Segundo 
Robert Farris Thompson, a resposta é, em si mesma, uma componente activa e contro-
ladora que o protagonista usa no acto performativo.11 Note-se que a própria história é 
cantada e não contada, incorporando todas as capacidades verbais e musicais do conta-
dor de histórias tradicional.12 À voz do protagonista juntam-se as vozes do Praise-Singer 
e das mulheres do mercado que constituem o coro. O recital da história da morte com 
“humor e energia” representa um equivalente verbal e gestual do espírito celebratório 
com que se encara a morte iminente de Elesin. 
As especificações para a concretização da performance de Elesin contrastam com a 
“contracção” de que sofre o drama ocidental contemporâneo e que Soyinka tão bem teoriza 
no seu ensaio “Theatre in African Traditional Cultures”. O autor demonstra, assim, na te-
oria e na prática, que o moderno teatro africano não precisa seguir o caminho evolucio-
nista do drama ocidental nem afastar-se das suas raízes tradicionais. A narrativa que 
é, efectivamente, dançada, cantada e mimeticamente representada por Elesin, nesta 
cena, estabelece um paralelo importante com o tipo de teatro que Soyinka quer apre-
sentar. A construção linguística e retórica central, ou seja, o cognome de “Not-I” dado 
ao pássaro que vem como arauto da Morte constitui uma elisão da expressão mais 
longa “It-is-not-I-who-saw-that-bird-of-ill-omen” (em Yoruba: “kise-emi-lo-ri-eiye-iri-
kuri-yen). À medida que a questão é colocada (“Death came calling. Did you hear it?) a 
cada uma das personagens referidas na narrativa de Elesin, a expressão mais longa é 
invocada como resposta e como uma espécie de protecção contra o “mal” – estamos, 
afinal, perante a recusa universal do ser humano em aceitar a inevitabilidade da morte. 
Simbólica e significativamente, Elesin é a única personagem que admite ter visto o 
pássaro, afirmando ainda tê-lo acolhido de forma hospitaleira e anunciando que, durante 
uma temporada, o pássaro não será ouvido nem no campo nem na cidade. 
Na sequência seguinte, o protagonista exige ser vestido com ricas indumentárias com 
as quais as mulheres se apressam a adorná-lo:

	 (ELESIN stands resplendent in rich clothes, cap, shawl, etc.. His sash is of a bright red alari
	 cloth. The women dance round him.) 
	 (DKH, 17)

Para um público ocidental que associa a morte a trajes negros, a imagem de uma in-
dumentária em vermelho fogo é, no mínimo, desconcertante. A cena serve para subli-
nhar a vaidade de Elesin e o seu compreensível e universal desejo de adiar, por algum 
tempo, a chegada da morte. 



15 • 

— 

A presunção de que apenas ele é capaz de enfrentar o medo que todos temos da morte 
é igualada numa outra narrativa de Elesin, onde pretende convencer todas as outras 
personagens de que, em nome das forças regeneradoras da natureza, lhe deve ser con-
cedida uma noiva na véspera do ritual sacrificial. No mesmo idioma simbólico utilizado 
por Elesin, Iyaloja, a mãe do mercado, acede ao seu pedido, dizendo: 

	 The voice I hear is already touched by the waiting fingers of our departed. I dare not refuse.
	 (DKH, 21)

Para uma consciência céptica e agnóstica, o discurso de Elesin não passa de um embuste 
oportunista que tenta esconder uma luxúria gratuita sob a capa de simbólicas forças re-
generadoras, sendo que na lógica do racionalismo puro nem sequer existem certezas de 
que a noiva conceba nessa única noite. O que o autor pretende, no entanto, demonstrar é 
precisamente que tal cepticismo, no contexto da dramatização da fragilidade do ritual, é 
redundante. A eficácia do ritual não é, ab initio, garantida; pelo contrário, radica em mui-
tos factores que estão para além do controlo do acto em si, sendo que um desses factores 
reside na pré-condição de que o ritual não seja interrompido, razão pela qual devemos 
atentar na insistência de Soyinka quando afirma, na nota de autor, ser a intervenção do 
administrador britânico apenas um factor catalítico, tendo em conta a vontade dividida 
e em conflito do protagonista. O erro trágico de Elesin é, neste sentido, a sua consciente 
incapacidade de se libertar das coisas terrenas, de ser um “bode expiatório” ritual, ab-
solutamente voluntário. O facto de o protagonista não estar completamente ajustado 
à ideia da sua morte iminente, levanta questões que ultrapassam os códigos culturais:

	 IYALOJA You wish to travel light. Well, the earth is yours. But be sure the seed you
	 leave in it attracts no curse.
	 ELESIN You really mistake my person Iyaloja.
	 IYALOJA I said nothing. Now we must go prepare your bridal chamber. Then these
	 same hands will lay your shrouds.
	 ELESIN (exasperated) Must you be so blunt? (Recovers.) Well, weave your shrouds,
	 but let the fingers of my bride seal my eyelids with earth and wash my body.
	 IYALOJA Prepare yourself Elesin.
	 (She gets up to leave. At that moment the women return, leading the BRIDE. ELESIN’s face 	
	 glows with pleasure. He flicks the sleeves of his agbada with renewed confidence and steps 	
	 forward to meet the group. As the girl kneels before IYALOJA, lights fade out on the scene.) 	
	 (DKH, 23)

O impacto da cena 1 assenta no desvio da estrutura normal do teatro ocidental. A cena é, 
do ponto de vista verbal, musical, gestual e filosófico, um encontro com o mundo yoruba 
e a sua estética performativa. Não obstante a evocação colorida de uma era passada, 
não se notam, no entanto, traços de idealização nem qualquer transposição folclórica 
de textos culturais; as formas de representação foram redimensionadas para criar uma 
estrutura ficcional que desse expressão a um iminente conflito e consequente tragédia.
A transição para a cena 2, que se inicia no alpendre da casa do oficial britânico, Mr. 
Pilkings, é construída em torno de uma estratégia contrapontual. Parece-nos importante 
lembrar aqui que Soyinka exige “rapid scene changes”8 por forma a que o ritmo dos 
tambores da cena 1 seja abruptamente interrompido pela música do tango na cena 2.



16 • 

— 

A justaposição de dois códigos musicais, culturalmente distintos, carrega, natural-
mente, uma variedade de associações conotativas. A música bata é tocada ao vivo e 
encarna um elemento flexível e vital da cultura yoruba, contribuindo, no contexto da 
peça, para a preparação e execução de um importante ritual comunitário. O tango, 
por outro lado, é uma expressão musical das incongruências fundamentais, caracterís-
ticas da presença colonial: é uma música de dança argentina, tocada mecanicamen-
te para coloniais ingleses, em África. Em termos de espaço, o contraste também é 
fortemente marcado. O espaço performativo da cena 1 é o mercado, caracteriza-
do pela sua circularidade, fluidez e pelo redimensionar constante introduzido por 
Elesin, o seu séquito e as mulheres do mercado. Na cena 2, a perspectiva altera-se 
completamente: o público é confrontado com uma perspectiva linear e frontal. Soyinka 
parece criar aqui uma espécie de barreira entre acção e público e, tal como a perso-
nagem do polícia Amusa, os espectadores não conseguem passar além do alpendre. 
Este contraste entre dois tipos de espaço teatral tem uma função quase programática: 
por um lado, a circularidade, multifuncionalidade do teatro africano; por outro, as es-
truturas fixas do proscénio ocidental que coloca o espectador numa posição de voyeur, 
olhando para o “espaço da culpa” como Roland Barthes o classificou.13 Estruturalmente, 
a cena circula em torno de três tipos diferentes de texto – o verbal, o visual e o acústico – 
e das dificuldades de comunicação intercultural que podem invocar. O primeiro texto 
é visual e manifesta-se na aparição do casal Pilkings em trajes egungun.14 Ao longo 
da cena torna-se claro, mesmo para um espectador sem qualquer conhecimento da 
cultura yoruba, que o traje que os Pilkings vestem é um texto cultural; representa um 
determinado conjunto de signos que se altera consoante a pessoa que o veste e o contex-
to no qual é utilizado. As mensagens que transmite podem, assim, ser radicalmente 
diferentes. A funcionalidade do traje egungun, potencialmente perigoso (na cultura 
yoruba pensa-se que será perigoso ou mesmo fatal tocar um egungun) e usado como 
um enfeite de baile de máscaras não evidencia apenas a ignorância, por parte do casal 
Pilkings, do seu valor cultural, como é também uma concretização visual da política 
colonial em quebrar e destruir alguns dos cultos africanos. Sabemos, mais tarde na 
peça, que os trajes foram confiscados durante a prática de um culto e os respecti-
vos praticantes presos. A mudança de atitude em relação às crenças tradicionais, por 
parte dos próprios nativos, é já visível nas diferentes reacções de Amusa e Joseph e 
no tipo de leitura que fazem de uma situação semiótica, particularmente, confusa. 
No caso do Sargento Amusa, Soyinka estabelece a diferença, muito subtilmente, na 
abertura da cena:

	 [T]he figure of a ‘Native Administration’ policeman emerges and climbs up the steps
	 onto the verandah. He peeps through and observes the dancing couple, reacting with
	 what is obviously a long-standing bewilderment. He stiffens suddenly, his expression
	 changes to one of disbelief and horror. In his excitement he upsets a flower-pot and
	 attracts the attention of the couple. They stop dancing. 
	 (DKH, 24)



17 • 

— 

A expressão “long standing bewilderment” refere-se, claramente, à perplexidade com 
que Amusa encara as actividades recreativas do seu superior hierárquico. Nesse mo-
mento, contudo, a personagem ainda só consegue vislumbrar figuras de sombra. A mu-
dança para a expressão “disbelief and horror” indica que ele reconheceu que ambas as 
figuras usavam o traje egungun, uma vestimenta que oculta totalmente a pessoa que 
o usa. A irritação consequente de Pilkings, com aquilo que considera ser uma reacção 
inexplicável por parte de um muçulmano, acaba por sublinhar os conceitos esquemati-
zados dos europeus no que diz respeito à religião:

	 PILKINGS (…) Come on Amusa, you don’t believe in all this nonsense do you? I thought 
	 you were a good Moslem. 
	 (DKH, 24)

As conversões religiosas, no contexto africano, nem sempre significavam uma exclu-
são ou uma negação radical das crenças indígenas, resultando, em vez disso e fre-
quentemente, na coexistência de sistemas de crença ou mesmo em sincretismo em 
grande parte dos casos.15 Convertido ao islamismo, ou não, Amusa está perfeitamente 
consciente das implicações negativas na utilização errada do traje egungun.

	 AMUSA Mista Pirinkin, I beg you, take it off. Is not good for man like you to touch that cloth. 
	 (DKH, 24)

A sua recusa em participar o iminente suicídio ritual de Elesin na presença do traje 
faz, deste modo, todo o sentido no enquadramento da cultura tradicional yoruba, uma 
vez que o ritual e a sociedade egungun fazem parte do mesmo sistema cultural:

	 AMUSA Sir, it is a matter of death. How can man talk against death to person in 	
	 uniform of death? Is like talking against government to person in uniform of police. 
	 Please, sir, I go and come back.
	 (DKH, 25)

O servente Joseph, no entanto, faz uma leitura diferente do uso da vestimenta, e afima:
	 JOSEPH Oh no, master is white man. And a good Christian. Black man juju can’t touch master.
	 (DKH, 29)

As diferentes reacções apontam para dois processos de conversão distintos, o islamismo 
e o cristianismo. Enquanto o primeiro resultava frequentemente num realinhamento de 
crenças com as práticas indígenas, o cristianismo, pelo menos no período inicial de zelo 
missionário, combatia as crenças tradicionais e criava uma situação de mútua exclusão. 
Em suma, o traje egungun é um texto cultural (icónico e simbólico) e um signo altamente 
complexo, capaz de transmitir mensagens contraditórias em virtude dos diferentes có-
digos receptivos e respectivos contextos. Em termos de iconicidade constitui, natural-
mente, um signo teatral e, no contexto ficcional da peça, a função icónica permanece 
intacta e válida para todas as personagens, embora de forma diferente, o que, de algum 
modo, sublinha a tese defendida por Umberto Ecco, para quem não existe iconicidade 
pura, sendo os ícones frequentemente apreendidos na base de informação cultural-
mente definida e convencionada.16



18 • 

— 

Para espectadores sem qualquer conhecimento da cultura yoruba, a presença de per-
sonagens em traje egungun não suscita, à partida, ligações a nenhum modelo cultural 
definido. A primeira interpretação do que se passa em cena situa-se ao nível do signo, 
isto é, a leitura é feita a um nível convencional e permanece dessa forma até surgir 
mais informação colateral, o que acontece no decorrer da cena. O traje constitui também 
um indício de uma certa contiguidade entre o seu aspecto icónico e a encarnação de 
poderes sobrenaturais, pelo menos para o Sargento Amusa. Para esta personagem, a 
presença de um egungun não se resume apenas a um símbolo de perigosos poderes so-
brenaturais, mas indica directamente que os mesmos se encontram presentes no local. 
O exemplo demonstra que é difícil isolar uma única função semiótica dominante e que 
a interpretação varia dependendo do receptor da informação.
O segundo texto cultural chave, cuja presença se sente em cena, é o ritmo dos tambores. 
Do mesmo modo que o traje egungun, também o som dos tambores veicula uma men-
sagem culturalmente específica, embora contraditória, dependendo mais uma vez de 
quem a ouve e interpreta. Em primeiro lugar, o som transmite uma informação literalmente 
verbal, ou mais especificamente, paralinguística. Os tambores yoruba conseguem imitar 
os padrões tonais da linguagem e, assim, comunicar icónica e simbolicamente diferen-
tes mensagens. Para uma audiência ocidental, o som dos tambores tem, provavelmente, 
o mesmo significado que para a personagem Jane Pilkings quando esta afirma:

	 JANE I thought all bush drumming sounded the same. 
	 (DKH, 27) 

Intrigados com o contínuo som dos tambores, Jane e Mr. Pilkings pedem ao servente 
Joseph que interprete a mensagem, mas este também se encontra confuso pois ouve 
mensagens contraditórias:

	 JOSEPH Madam, this is what I am trying to say: I am not sure. It sounds like the death
	 of a great chief and then, it sounds like the wedding of a great chief. It really mix me up. 
	 (DKH, 30) 

O que o servente ouve é inteiramente coerente se lembrarmos os acontecimentos da 
cena 1. De Osugba, o local sagrado de culto dos yoruba, Joseph ouve o anunciar da morte 
do cavaleiro do rei, enquanto do espaço do mercado se ouvem os tambores do séquito 
de Elesin anunciando o seu casamento. Esta confusão acústica não deixa de ser significa-
tiva para os acontecimentos trágicos que se adivinham. A acção de Pilkings, ao prender 
Elesin e impedindo-o de cumprir o ritual, tem por base uma interpretação errada da 
mensagem escrita de Amusa: 

	 PILKINGS Amusa’s report. Listen. ‘I have to report that it come to my information that
	 one proeminent chief, namely, the Elesin Oba, is to commit death tonight as a result of
	 native custom. Because this is criminal offence I await further instruction at charge 	
	 office. Sergeant Amusa’. 
	 (DKH, 26)



19 • 

— 

Pilkings interpreta a expressão “commit death” como assassínio; e embora o mal-en-
tendido seja posteriormente corrigido, a própria mensagem sublinha o potencial de 
mal-entendidos culturais inerentes ao sistema da administração colonial inglesa, que 
dependia da interpretação “nativa” de informação para levar a cabo as suas decisões, 
exercendo, assim, apenas uma governação indirecta. É precisamente a confusão ver-
bal e acústica das mensagens que chegam até Pilkings que o levam a tomar a decisão 
de interferir nos assuntos da comunidade yoruba. A cena 3 constitui, provavelmente, o 
exemplo mais marcante do uso que Soyinka faz da poética teatral africana. É uma cena 
completamente dominada por signos cinésicos: encontramos a arte africana em movi-
mento (os movimentos das mulheres do mercado são fluidos em contraste com a atitude hirta dos 
policiais que lutam por preservar o seu estatuto e a sua dignidade); a  palavra exerce igualmente 
um grande poder, no momento em que as raparigas do mercado humilham os oficiais 
da polícia e aquando do tour-de-force retórico de Elesin, quando este se prepara para a 
morte. Nesta sequência da peça, o som dos tambores constitui um texto cultural perfei-
tamente coerente (onde todos os códigos e signos fazem sentido) à medida que guia os 
passos de Elesin na sua dança de transe, uma forma performativa associada à religião 
yoruba. O dançarino em transe, ou de acordo com a formulação do próprio Soyinka em 
“The Fourth Stage”, o “possessed lyricist”, é o porta-voz do drama trágico yoruba e o 
intermediário entre o mundo dos vivos e o mundo dos mortos:

	 H]is [the possessed singer’s] somnambulist ‘improvisations’ – a simultaneity of musical
	 and poetic form – are not representations of the ancestor, recognitions of the living
	 or unborn, but of the no man’s land of transition between and around these temporal
	 definitions of experience.
	 (MLAW, p.148)

Soyinka já havia analisado a teatralidade inerente ao transe espiritual em peças ante-
riores como Kongi’s Harvest, The Road, The Trials of Brother Jero, de uma perspectiva 
satírica. A dança de transe de Elesin constitui, porém, a expressão mais séria deste 
fenómeno, em toda a obra soyinkiana. A descrição exacta dos movimentos de Elesin 
reflectem princípios estéticos, definidos culturalmente:

	 ELESIN (…) His dance is one of solemn, regal emotions, each gesture of the body is made with
	 a solemn finality. The women join him, their steps a somewhat more fluid version of his.
	 (DKH, 41) 

Esta breve passagem contém uma série de categorias estéticas delineadas por Robert 
Farris Thompson em African Art in Motion: Icon and Act, tais como “Vital Aliveness” 
(“the dancer must import equal life, equal autonomy, to every dancing portion of his frame”); e 
“Call and Response”, neste caso uma relação harmoniosa entre líder e coro.17 A cena 
termina com uma nova alusão às categorias estéticas:

	 (ELESIN’s dance does not lose its elasticity but his gestures become, if possible even more
	 weighty. Lights fade slowly on the scene.)
	 (DKH, 45) 



20 • 

— 

A transição para a cena seguinte efectua-se, precisamente, com a mesma intenção de 
realçar o contraste que ocorrera da primeira para a segunda cena. Estamos novamente 
perante um severo contraste ao nível visual, acústico e cinésico. Desta feita, não é tanto 
um choque de culturas que se apresenta em termos teatrais, mas antes a justaposição 
de duas culturas ocupando o mesmo espaço geográfico, microcosmos culturais radi-
calmente diferentes. A nota didascália que abre a cena 4 diz apenas “A Masque”. O tom 
lacónico lembra as notas didascálias do drama isabelino e do drama jacobita. O baile de 
máscaras, na Residência, apresentando “a far flung but key imperial frontier” estabelece 
associações com os interlúdios da corte no início do século XVII. Não parece ser, portan-
to, por acaso que o convidado de honra, o Príncipe de Gales, e a sua comitiva estejam 
vestidos “in seventeenth century European costume” (DKH, 145). Como género, as “court 
masques” eram, tal como o nome indica, apanágio exclusivo da realeza e frequentemen-
te bajulador para com as figuras reais que se encontravam entre o público. Elementos 
como as máscaras, os disfarces, a dança e a opulência flamejante são introduzidos, a 
vários níveis de concretização, no baile de máscaras que ocorre na cena 4. O próprio 
ritual de apresentações constitui o equivalente europeu à dinâmica da dança de transe 
de Elesin, literalmente dançando ao encontro da sua morte, em prol do bem da comuni-
dade.  Mr. e Mrs. Pilkings exibem o traje egungun:

	 They demonstrate the dance steps and the guttural sounds made by the egungun,
	 harass other dancers in the hall, MRS PILKINGS playing the ‘restrainer’ to PILKINGS’ 	
	 manic darts.
 	 (DKH, p.46)

O simbolismo de egungun é adulterado e degradado, não só no traje em si, como nos 
sons e movimentos. É uma blasfémia que se exerce sobre o que há de mais sagrado na 
representação egungun, tornando-se, às mãos dos europeus, mera curiosidade exótica. 
No entanto, a cena não realça somente o acto que adultera a cultura yoruba. Através de 
uma série de incongruências, nas quais significado e significante se mantêm delibera-
damente afastados, o dramaturgo faz notar a mistura heterogénea de elementos cultu-
rais e estéticos que constituem a cultura europeia, no contexto nigeriano: um monarca, 
trajado à moda do século XVII, dança uma valsa vienense, desafinadamente tocada por 
músicos africanos, dirigidos por um maestro de raça branca. O efeito de Verfremdung 
permite a Soyinka mostrar ao público uma perspectiva etnográfica. 
A localização da cena final na cave da Residência constrói um campo semiótico bastante 
complexo. É-nos dito que servia para manter os escravos que aguardavam ser transpor-
tados para outras paragens. Desta forma, o encarceramento de Elesin representa não 
só uma intervenção colonial na vida e rituais indígenas como concede ao espaço um 
significado histórico: a presença europeia em África, particularmente no que diz respeito 
à escravatura e à exploração económica. O clímax da cena e da peça – a entrada das 
mulheres do mercado carregando o corpo morto de Olunde – tem grandes semelhanças 
com a Antígona no uso da anagnorisis e no choque do reconhecimento. O mecanismo 
dramático ocidental é igualado por um texto cultural yoruba – o cântico “Ale, le, le” que 
as mulheres entoam até ao final da tragédia. O cântico comunica a grave ruptura que se 
operou na tradição yoruba e não há, com efeito, nada de catártico ou benéfico nas mortes 
de Olunde e Elesin, na medida em que se desperdiçou uma vida, enquanto a outra encon-
trou a morte no tempo e nas condições erradas. Iyaloja afirma, dirigindo-se a Pilkings:



21 • 

— 

	 IYALOJA (…) The gods demanded only the old expired plantain but you cut down
	 the sap-laden shoot to feed your pride.
	 (DKH, p.76)

Usando a mesma imagem, o Praise-Singer coloca a catástrofe numa perspectiva histórica:

	 PRRAISE-SINGER Elesin, we placed the reins of the world in your hands yet you 	
	 watched it plunge over the edge of the bitter precipice. You sat with folded arms 	
	 while evil strangers tilted the world from its course and crashed it beyond the edge 	
	 of emptiness – you muttered, there is little that one man can do, you left us floundering
	 in a blind future. Your heir has taken the burden on himself. What the end will be, we
	 are not gods to tell. But this young shoot has poured its sap into the parent stalk, and
	 we know this is not the way of life. Our world is tumbling in the void of strangers, Elesin. 
	 (DKH, p.75)

A peça finaliza com o cântico das mulheres lamentando, não só a morte desnecessária de 
Olunde, mas também a ruptura da importante ligação entre os três mundos yoruba (the li-
ving, the dead and the unborn). Por extensão, o texto cultural representa também a disrup-
ção de uma tradição e das respectivas práticas culturais. Significativa e simbolicamente, 
os momentos finais são inteiramente regidos por textos culturais do mundo yoruba:

	 IYALOJA (…) Child.
	 (The girl takes up a little earth, walks calmly into the cell and closes ELESIN’s eyes. She then 	
	 pours some earth over each eyelid and comes out again.) Now forget the dead, forget even 
	 the living. Turn your mind only to the unborn. (She goes off, accompanied by the BRIDE. 	
	 The dirge rises in volume and the women continue their sway. Lights fade to a black-out.)   
		 (DKH, p.76)

Como vimos, DKH divide-se, tal como as tragédias clássicas do ocidente, em cinco cenas 
(equivalente a cinco actos) e ocorre num período de vinte e quatro horas. A base é ritualista e 
comunal; a linguagem é metaforicamente poética e acompanhada porr música, dança e 
mímica, criando uma atmosfera de mistério e deslumbramento. Os efeitos cumulativos de 
todos os elementos definem um cosmos que compreende a natureza, a sociedade humana 
e o reino divino. O desconcerto e a hesitação do protagonista, a sua coragem e derrota ine-
vitável, indicam uma crise, um confronto e uma transformação de valores, trespassados 
por um tempo que oscila perpetuamente num momento antifonal. No final o reverso da 
peripeteia e da anagnorisis ocorrem ao mesmo tempo, tal como no Rei Édipo de Sófocles.  
A caracterização do protagonista também é clássica. A peça regista a relação recíproca 
que se estabelece entre o carácter do herói e o seu destino. O erro trágico de Elesin não 
decorre, pois, de qualquer vício ou depravação, mas da harmatia (erro de julgamento) um 
sinal da fraqueza da sua vontade. Não obstante ser o auto-sacrifício um motivo recor-
rente nas tragédias soyinkianas, o sacrifício de Elesin representa a confirmação implí-
cita de uma ordem na qual o ser individual existe, na sua integridade, apenas enquanto 
parte de um todo; afinal, os grandes enredos trágicos sempre determinam o carácter 
trágico dos protagonistas. Parafraseando a personagem Joseph em DKH, Elesin existe 
apenas para morrer; não tem qualquer poder de escolha, apesar de a peça deixar implí-
cita a ambiguidade inerente ao seu papel.18



22 • 

— 

E a interferência do oficial britânico desafia, fundamentalmente, tudo aquilo que o ritual 
representa, ou seja, a defesa do indivíduo enquanto elemento regenerador da comunida-
de. O dilema de Elesin é, assim, simultaneamente individual e colectivo, social e pessoal, 
consequência da necessidade de preservação da ordem em face da mudança.19 Tal como 
o próprio protagonista sugere no início da peça (“My will has outlept the conscious act”, 18), 
o erro trágico reside no facto de ter privilegiado a sua satisfação pessoal (casar com uma 
jovem virgem no dia destinado ao seu ritual de suicídio) em detrimento das determinações 
sociais, resultando numa queda inevitável, consequência directa da convergência de 
forças que actuam dentro e fora do domínio da vontade, conspirando para reforçar os 
medos subliminais que confrontam todos os heróis trágicos. Numa confissão magnífica 
perto do final da peça, Elesin Oba afirma ter cometido “the awful treachery of relief”:

	 What were warnings beside the moist contact of living earth between my fingers? 	
	 What were warnings beside the renewal of famished embers lodged eternally in
	 the heart of man. But even that, even if it overwhelmed one with a thousandfold
	 temptations to linger a little while, a man could overcome it. It is when the alien hand
	 pollutes the source of will, when a stranger force of violence shatters the mind’s calm
	 resolution, this is when a man is made to commit the awful treachery of relief, commit
	 in his thought the unspeakable blasphemy of seeing the hand of the gods in this alien
	 rupture of this world. 
	 (DKH, 69)

Esta ambiguidade na acção, reflectida na ambiguidade de uma linguagem figurativa e 
de uma estrutura mítica, permite que o sistema metafísico permaneça flexível, fluido e 
maleável, com uma subtilíssima lógica interna. O rito de passagem do cavaleiro serviu 
para, durante séculos, se reconstituir um círculo cultural invisível, reafirmando, desse 
modo, a ordem do mundo yoruba. A indumentária do ritual, a linguagem metafórica, 
a elegia do Praise-singer, a dança de morte de Elesin – permanecem inalteráveis, na 
medida em que a memória os refaz de geração em geração. 

Em suma, a tragédia soyinkiana envolve noções fundamentalmente diferentes das que 
estão na origem da tragédia do indivíduo definidas por Aristóteles e, na sua essência, 
reiteradas por Hegel e Nietzsche. Soyinka evoca uma tragédia da comunidade, um 
sentido trágico que assenta numa dialéctica entre ordem e justiça retributiva e regene-
radora. A relação que o indivíduo sustenta com este processo, a sempre problemática 
relação entre a ordem da comunidade e o auto-sacrifício do protagonista, cujo papel é 
definido pela sua própria vontade em actuar, forma o centro do drama de Soyinka e da 
concepção da missão do artista na sociedade. Os protagonistas do autor representam a 
vontade da comunidade e até os momentos distintamente mais individuais servem o 
bem comum. No ensaio “Drama and the Revolutionary Ideal”, Soyinka escreve: 

	 Morality for the Yoruba is that which creates harmony in the cosmos, and reparation 	
	 for disjunction within the individual psyche cannot be seen as compensation for the 	
	 individual accident to that personality. Thus it is that good and evil are not measured
	 in terms of offences against the individual or even the psychical community, for … 
	 offences even against nature may in fact be part of the exaction by deeper nature from 	
	 humanity of acts which alone can open up the deeper springs of man and bring about a 	



23 • 

— 

	 constant rejuvenation of the human spirit. Nature in turn benefits by such broken taboos,
	 just as the cosmos by the demand made upon its will by man’s cosmic affronts. Such acts 	
	 of hubris compel the cosmos to delve deeper into its essence to meet the human challenge.
	 Penance and retribution are not therefore aspects of punishment for crime but the first 	
	 acts of a resumed awareness, an invocation of the principle of cosmic adjustment. 
	 (1975: 68-69)

É esta desintegração e subsequente restabelecimento da vontade do protagonista que 
distingue a visão trágica de Soyinka da visão ocidental. Há, deste modo, algo de fun-
cional e de colectivo na estética africana e DKH representa, no final, uma estrutura 
mítica de reconciliação. Numa entrevista concedida a Nancy Marder em Julho de 1979, 
Soyinka finalizava, esclarecendo acerca da natureza da tragédia:

	 Great tragedy is a cleansing process for the health of the community. Tragic theatre is 	
	 a literal development of ritual. It is necessary for balancing the aesthetic sensibilities 	
	 of the community. Tragedy is a community event. It is the acting out of the neuroses, the 
	 recoveries, within a community. It does not just involve a single individual.20

O poder da moderna parábola dramática, tal como nos é apresentada pelos maiores dra-
maturgos do século XX – Eugene O’Neill, Bertolt Brecht, Jean Genet, Peter Weiss, Derek 
Walcott, John Arden, Brian Friel, Caryl Churchill e, naturalmente, Wole Soyinka – deri-
va do consciente desdobramento dos idiomas e técnicas performativas no sentido de 
explorar, e talvez compreender, as ramificações existenciais e sociais das contradições 
históricas e estruturais do nosso mundo e do nosso tempo. Neste sentido, a proeza de 
DKH reside na utilização, extremamente engenhosa, da problemática do ritual por forma 
a criticar, simultaneamente, o colonialismo e a resistência indígena e nacionalista que 
suscitou, realçando o impacto que ambos os fenómenos tiveram sobre as complacências 
sociais e existenciais das principais personagens da peça. No final, nenhuma dessas per-
sonagens – Elesin Oba, Iyaloja, Olunde, Simon e Jane – permanece incólume, nem 
após a interrupção do ritual que asseguraria a passagem de Elesin Oba para o mundo 
dos antepassados, nem depois da reactivação dessa passagem ritual pelo suicídio de 
Olunde. Pela manipulação de uma convincente dialéctica, Soyinka usa a futilidade 
da interrupção forçada do ritual para expor um momento conjuntural no drama do 
imperialismo e nas resistências que gerou, um momento que produziu ramificações e 
consequências que nem colonizadores nem colonizados anteciparam. Pelo lado dos 
colonizadores, quase tudo o que a personagem Pilkings faz ou diz, subverte e nega 
os valores liberais e humanistas, na base dos quais diz actuar para impedir o suicí-
dio ritual de Elesin. E no decurso da acção dramática, percebemos que essa mesma 
personagem representa um poder social que é praticamente tão feudal e tão regido 
por códigos cerimoniais, construídos em torno de valores aristocrata-patriarcais pré-
-modernos, como os da cultura dos colonizados sobre os quais governa. Pilkings não 
atribui, efectivamente, qualquer valor às vidas daqueles a quem, presumivelmente, 
ensina o respeito pelo valor da existência humana e é, apenas, motivado a intervir no 
suicídio de Elesin Oba porque o acto ritual ultrapassa e confunde as esferas da sua 
autoridade político-administrativa secular.



24 • 

— 

À luz da leitura dos conflitos essenciais da peça, Olunde constitui, aparentemente, o 
último reduto da autoridade e hegemonia com a qual Pilkings contaria para perpetuar 
a governação colonial. No entanto, a morte de Olunde subverte completamente as dico-
tomias brutais do secular e do sagrado, da racionalidade instrumental e do pensamento 
mítico, na base da mais servil das fundações epistémicas da autoridade colonial. Olunde 
é, por outro lado também, a esperança de Elesin numa acção redentora que coloque o 
seu filho contra Pilkings e contra o poder social opressivo que este representa, o que nos 
é revelado no seguinte diálogo que ocorre entre Pilkings e Elesin Oba, quase no final da peça:

	 PILKINGS Your son does not take so gloomy a view.
	 ELESIN You are dreaming now, white man? Were you not present at the reunion of shame? 	
	 Did you not see when the world reversed itself and the father fell before his son, asking 	
	 forgiveness?
		 PILKINGS: That was in the heat of the moment. I spoke to him and … if you want to 	
	 know, he wishes he could cut out his tongue for uttering the words he did.
	 ELESIN No. What he said must never be unsaid. The contempt of my son rescued some	
	 thing of my shame at your hands. You have stopped me in my duty but I know now that I did 
	 give birth to a son. Once I mistrusted him for seeking the companionship of those my spirit
	 knew as enemies of our race. Now I understand. One should seek to obtain the secrets of his
	 enemies. He will avenge my shame, white one. His spirit will destroy you and yours.
	 (DKH, 63)

A ironia dramática desta cena é, no final, devastadora para ambos os lados, porque enquanto 
este diálogo se desenrola, Olunde retoma o ritual interrompido e comete o suicídio no 
lugar do pai. Talvez seja, porém, demasiado simplista ver aqui a corrosividade da ironia 
dramática como afectando igualmente colonizador e colonizado uma vez que, tal como 
referimos anteriormente, a subversão das fundações epistémicas da autoridade colonial 
é uma das consequências do trágico acto de Olunde, o que desfaz qualquer intenção 
interpretativa que pretenda ver uma equivalência entre as pretensões e contra-pretensões 
históricas e ideológicas de colonizadores e colonizados. A morte de Olunde tem, no 
contexto da peça, várias leituras possíveis: estéticas, religiosas, culturais e sobretudo 
políticas. David Moody, por exemplo, considera a acção correctiva de Olunde como uma 
espécie de recuperação da performance ritual e, consequentemente, do poder cultural: 

	 Olunde is “actor” in both senses of the Word: here we see performance as politics.
	 Finally, he is also “activist”; his death, senseless from the logic of the colonizer’s
	 economy, is literally pure “play”: a bodily sign of a culture’s refusal to die. From the
	 Pilking’s point of view, Olunde’s death is a great waste; they had invested so much
	 education in him! However, Olunde understands the importance of the sign; and
	 performs, quite physically, the reappropriation of his society’s rites, and rights of passage:
	 (1991: 100)

O facto de a morte de Olunde não ocorrer em palco não diminui o impacto do movimento 
ritual nem das respectivas ramificações políticas. Há, aliás, na acção, evidências amplas 
que sugerem a importância de que são investidos os vários rituais yoruba: os trajes, as pa-
lavras do Praise-Singer, os preparativos da comunidade, o início da dança de transe de 
Elesin, o corpo morto de Olunde, tudo, enfim, é apresentado em palco de forma inequívoca. 



25 • 

— 

Os parâmetros temporais e espaciais do ritual estendem-se, com efeito, muito para além 
dos do drama.Soyinka foi o primeiro dramaturgo a incorporar elementos como a música, o 
canto, a dança e as procissões africanas num teatro falado em língua inglesa. No clímax 
do drama trágico, o significado ritual é transmitido não através do diálogo, mas da mú-
sica e da dança.21  O espaço constitui, como já vimos, outra cambiante de peso quando 
se trata de teatro ritual:

	 The concern of ritual theatre in this process of spatial definition which precedes (…)
	 the actual enactment must therefore be seen as an integral part of man’s constant
	 efforts to master the immensity of the cosmos with his minuscule self. The actual
	 events which make up the enactment are themselves, in ritual theatre,
	 a materialisation of this basic adventure of man’s metaphysical self Theatre then
	 is one arena, one of the earliest that we know of, in which man has attempted
	 to come to terms with the spatial phenomenon of his being.
 	 (MLAW, 40)

Soyinka lamenta, em seguida, o facto de o desenvolvimento tecnológico e a evolução 
da sensibilidade técnica terem alterado a ideia de espaço teatral, retraindo-o:

	 Steadily contracted into purely physical acting areas on a stage as opposed to a
	 symbolic arena for metaphysical contests.
	 (MLAW, 40)

O que nos parece, contudo, mais relevante nos comentários do autor é o propósito 
subjacente ao enorme espaço ritual:

	 The stage is created for the purpose of that communal presence which alone defines it
	 (…); so, for this purpose, the stage becomes the affective, rational and intuitive milieu
	 of the total communal experience, historic, race-formative, cosmogonic. 
	 (MLAW, 43)

No “palco ritual”, criado pela comunidade tendo em vista o seu bem-estar espiritual, o 
actor não representa o indivíduo, mas a comunidade; e nesse espírito, Soyinka lamenta, 
mais uma vez, que a herança deixada pelo ritual à arte trágica se dissipe progressivamente: 

	 In the symbolic disintegration and retrieval of the protagonist ego is reflected the 	
	 destiny of being. This is ritual’s legacy to later tragic art, that the tragic hero stands to 	
	 his contemporary reality as the ritual protagonist on the edge of transitional gulf; alas, 	
	 the evolution of tragic art in the direction of the specific event has shrunk its cosmic 	
	 scope, however closely the hero approaches the archetypal. And its morality has
	 become a mere extraction of the intellect, separated from the total processes
	 of being and human continuity.
	 (MLAW , 36)

O dramaturgo considera que a forma trágica esteve sempre presente no drama ritual 
e adianta que as histórias rituais dos deuses – apresentando a progressão do conflito 
à restituição, depois de superado o sofrimento – constituem modelos para os enredos 



26 • 

— 

trágicos da suas peças. A restituição final na estrutura formal da tragédia yoruba resulta 
sempre benéfica para a comunidade, embora isso nem sempre signifique uma evolução 
positiva do protagonista. O benefício social, desígnio central da tragédia yoruba, cons-
titui o eixo sobre o qual a forma trágica se consuma. Daí o critério do bem comum se 
afigurar como o princípio mais significativo, de acordo com o qual este tipo de drama se 
situa no contexto de outras tradições do drama trágico. Na construção da sua teoria dra-
mática, Soyinka usa os modelos yoruba e ocidental, estabelecendo criativas compara-
ções entre ambos, o que evidencia a originalidade de um drama trágico vital aos tempos 
modernos. Evoca, para isso e frequentemente, os modelos dos gregos e de Shakespeare, 
considerando-os relevantes para o entendimento da dramatização da experiência trá-
gica. Soyinka não deixa, contudo, de apontar as diferenças fundamentais entre ambas 
as mundivisões – distinções que afectam profundamente o tipo de teatro que emerge 
da tentativa da junção das duas.
Ao contrário do que acontece na tragédia grega, em que os deuses controlam as resolu-
ções, no universo trágico de Soyinka, as resoluções estão nas mãos dos protagonistas 
que se submetem a severas provas para testar a sua vontade de sobrevivência e emergir 
do sofrimento através da força dessa mesma vontade humana. Soyinka parte, no entan-
to, do princípio de que o protagonista é um ser humano excepcional e de que o sopro de 
Ogun inspira as suas acções. Em Myth, Literature and the African World, Soyinka esta-
belece uma linha de ligação entre a tragédia grega e a tragédia shakespeariana:

	 This is the ethical basis of Greek tragedy, not as it began in the ritual tragodia but as
	 it developed through the pessimistic line of Aeschylus to Shakespeare’s.

	 ‘As flies to wanton boys, are we to the gods; /They kill us for their sport’ (King Lear)
	 The psychological base – ‘the tragic flaw’ in the hero – was a later refinement;
	 Oedipus the Innocent remained the ethical archetype of Greek tragedy. 
	 (MLAW, 14)

De entre as tragédias shakespearianas, King Lear é a que mais impressiona o drama-
turgo nigeriano.22 No entanto, e muito embora seja nessa peça de Shakespeare que 
Soyinka descobre o que diz ser o atributo fundamental de toda a verdadeira tragédia, 
independentemente de onde esteja geograficamente situada (“the most fundamental 
attribute of all true tragedy, no matter where geographically placed”)23 a mesma não 
propõe, tal como acontece na tragédia yoruba, o bem-estar da comunidade no final 
da acção trágica. Não obstante, King Lear permanece um dos dramas trágicos mais 
significativos da tradição ocidental:

	 Such is the spatial architecture of the play that the specialised world of cronies, villains, 
	 principles of inheritance and courtly protocol becomes accessible to and paralleled
	 by whatever world the audience inhabits, with its own laws norms and values. 
	 (MLAW, 50)

A concepção de tragédia formulada por Wole Soyinka aponta para dois aspectos da or-
dem moral yoruba: em primeiro lugar, a coexistência do bem e do mal manifesta-se no 
drama através de um paralelo estabelecido entre essas forças e a natureza dupla de Ogun:



27 • 

— 

	 [G]ood and evil are not measured in terms of offences against the individual or even 
	 the physical community, for there is knowledge from within the corpus of Ifa oracular
	 wisdoms that a rupture is often simply one aspect of the destructive-creative unity, 
	 that offences even against nature may be part of the exaction by deeper nature from
	 humanity of acts which alone can open up the deeper springs of man and bring about a
	 constant rejuvenation of the human spirit. Nature in turn benefits by such broken
	 taboos, just as the cosmos does by demands made upon its will by man’s cosmic
	 affronts. Such acts of hubris compel the cosmos to delve deeper into its essence to
	 meet the human challenge. Penance and retribution are not therefore aspects
	 of punishment for crime but the first acts of a resumed awareness, an invocation
	 of the principle of cosmic adjustment. 
	 (MLAW, 156)

O segundo aspecto realça o facto de a ordem moral estar integralmente ligada ao pro-
cesso natural, e não a uma codificação ética do bem e do mal imposta externamente. 
Em termos práticos é essa ordem que regula a sociedade:

	 Where society lives in a close inter-relation with Nature, regulates its existence by
	 natural phenomena within the observable processes of continuity – ebb and tide,
	 waxing and waning of the moon, rain and drought, planting and harvest – the highest
	 moral order is seen as that which guarantees a parallel continuity of the species. 
	 (MLAW, 52)

Um código de conduta baseado no funcionamento da natureza é mais forte para um 
povo que vive em relação estreita com o seu semelhante e com a própria natureza, 
de forma que qualquer acto individual afecta toda a comunidade. Para Soyinka, um 
dos factores cruciais no drama trágico é, segundo as suas próprias palavras, aquela 
profunda catarse comunal, reconhecida como um dos fins da acção trágica (“that pro-
found communal catharsis which is one of the acknowledged ends of tragic action, MLAW, 55). 
Este propósito primário de catarse é possível a qualquer público, em qualquer parte do 
mundo, porque, tal como o demonstrou o dramaturgo na discussão sobre King Lear, 
o verdadeiro drama trágico evoca um mundo hermético, autónomo, coeso e imune a 
convenções e valores externos (“neutral to exterior mores and values”, MLAW, 55). E o drama 
não comunica, como já vimos, apenas através da linguagem, havendo todo um código 
de sentido presente no ritmo, no movimento, nas harmonias tonais que instantanea-
mente criam o seu território de realidade.
A crise que se instala na acção da peça resulta, como explicámos, da interrupção 
abrupta do suicídio ritual do protagonista, um momento de tensão dramática que ad-
quire tanto mais significado pelo facto de Soyinka se ter baseado num acontecimento 
histórico real. Torna-se imperativo, portanto, delinear o substrato ideológico na base 
do ritual em Death and the King’s Horseman, ou seja, a “narrativa” colectiva que, sim-
bolicamente, representa e as implicações do dramaturgo em todo o processo de cons-
trução. Fazer isso implica, necessariamente, indagar sobre o inconsciente político, na 
expressão de Freud e Jung, por trás do texto social que  Death and the King’s Horse-
man, efectivamente, é.24



28 • 

— 

O conceito freudiano de repressão, isto é, o mecanismo específico através do qual 
tanto indivíduos como sociedades tentam suprimir verdades hostis e intoleráveis 
como estratégia para retrair ou adiar um confronto com a realidade, prefigura a teoria 
do inconsciente político. Fredric Jameson, um influente marxista americano, é, nos 
tempos modernos, o teórico que melhor define esta complexa questão. Com base em 
fontes que incluem nomes como Levi-Strauss, Freud, Foucault, Greimas, Lyotard e Al-
thusser, Jameson apresenta, na sua obra The Political Unconscious: Narrative as a So-
cially Symbolic Act, uma tese rigorosa e sustentada da interpretação política de todas 
as obras de arte. Defende que a narrativa não é senão um mecanismo específico através 
do qual a consciência colectiva, expressa pela palavra do artista, reprime severas con-
tradições históricas e daí a tarefa da crítica ser, em última análise, a de confrontar o 
inconsciente político da narrativa com o real. Duas questões importantes emergem da 
teoria de Fredric Jameson: em primeiro lugar, atribui-se à narrativa uma função colectiva, 
pelo que o ensaísta sustenta não podermos imaginar uma história ou o seu narra-
dor sem, simultaneamente, imaginarmos a sociedade em que se insere. Em segundo 
lugar, Jameson afirma que a repressão das verdades desconfortáveis não é apenas 
apanágio das classes hegemónicas, servindo também aos oprimidos como estratégia 
de sobrevivência. A dívida de Jameson para com o grande ensaio de Levi-Strauss, “La 
Structure des Myths”, parece-nos óbvia. Nele o autor francês enuncia a tese de que o 
artefacto cultural das pinturas faciais dos Índios Caduveo se assume como a resolução 
simbólica de uma contradição real, um recurso para se manter ao nível do plano ima-
ginário, um dilema intolerável e concreto – neste caso, a contradição inerente a uma 
sociedade rigidamente hierárquica. Igualmente notória a influência, em Jameson, da 
celebrada definição de ideologia de Althusser:

	 [T]he imaginary representation of the subject’s relationship to his or her real
	 conditions of existence.
 	 (1971: 132)

Deste modo, tanto para Althusser como para Jameson, a ideologia afigura-se como um 
fenómeno trans-histórico e trans-social:

	 [N]ot just mystification (that is something that obscures the real relations of things in
	 the world) but essential mystification; one could not imagine a human society without it. 
	 (JAMESON 1981: 83)

Ambos os críticos abriram novas fronteiras à estética marxista, criando a possibilidade 
de análises, de texto e de autor, profundamente subtis e sofisticadas. A teoria do incons-
ciente político permanece, assim, uma arma poderosa na construção da dinâmica entre 
a manifestação superficial de uma obra de arte e a respectiva estrutura ideológica.
Death and the King’s Horseman é, de entre o corpus dramático de Wole Soyinka, a peça que 
melhor descreve esta dinâmica, ao captar o poder e a glória do antigo estado yoruba no 
seu momento terminal e ao colocar, simultaneamente, um desafio intelectual sério a to-
dos aqueles que negaram ao povo colonizado o seu único modo de apreender a realidade. 
A peça representa, assim, uma tentativa de confrontar a arrogância e o chauvinismo cul-
tural do imperialismo ocidental. Soyinka mostra-se empenhado numa ofensiva cultural 
audaz e recorre, por isso, ao impacto que o suicídio ritual pode causar no contexto do cinismo 



29 • 

— 

e da intolerância cultural dos colonialistas. Ao contrapor a noção de honra, pública e 
privada, do antigo reino yoruba, personificada na personagem trágica de Elesin, à pre-
sunção do oficial colonial britânico, Mr. Pilkings, Soyinka consegue expor o absurdo 
fundamental inerente a todas as pretensões de superioridade cultural. O sucesso ou 
fracasso do ritual em causa torna-se uma questão de vida ou de morte para a popula-
ção – um exemplo clássico de um ritual que, sob pressões históricas específicas, atinge 
uma significação cultural que excede a original, assumindo uma importância política 
e espiritual muito mais vasta. A consciencialização de Elesin é, consequentemente, 
determinada pela dialéctica das circunstâncias materiais e políticass que o envolvem. 
Se, por um lado, a personagem nos parece fraca, vacilante e sofrendo de auto-compai-
xão, isso significa que o antigo império está em declínio; se, por outro, a mesma se pre-
ocupa cinicamente com o prazer e está céptica quanto à credibilidade e validade do 
seu destino é porque a hegemonia do império há muito foi fissurada por diversas con-
tradições internas e pela lógica antagónica introduzida pelos colonizadores ingleses.  
Como se pode constatar na peça, o império moribundo deixou infiltrar um “outro” 
império com todos os fetiches de autoridade política e poder cultural: as batutas, as 
bandas, os bailes, os gramofones, etc. Numa descrição ressentida da opulência da 
Residency ( a residência oficial do casal Pilkings), Soyinka chega muito perto da verda-
de quando a descreve como “redolent of the tawdry decadence of a far-flung but key 
imperial frontier” (p. 45). No momento crucial do declínio, o império yoruba só pode 
produzir “um” Elesin patético, caricatura subversiva dos seus ilustres antepassados. 
À luz desta interpretação, não podemos concordar com Jeyifo quando este afirma que 
nunca se dramatiza na peça, nem a força da personalidade de Elesin nem a inevitabi-
lidade da sua acção (JEYIFO 1985: 32). A questão é que não há em Elesin uma força para 
dramatizar. E aqui Jeyifo desliza, curiosa e paradoxalmente, para a noção factualista de 
história e literatura como o registo dos actos de grandes homens. O carácter de Elesin 
é, porém, o reflexo efectivo das forças históricas e políticas em jogo. Esperar que esse 
homem consiga suplantar essas esmagadoras forças que se insurgem contra ele, seria 
esperar o impossível e o facto de Soyinka não ter reconhecido esse efeito perverso da 
história mostra até que ponto a sua própria imaginação se deixou controlar pela eficácia 
do aparelho ideológico do antigo império yoruba. Numa tentativa de resistir às forças 
mundanas da história, o dramaturgo é obrigado a voltar-se para o filho de Elesin, Olun-
de, talvez a personagem mais coerente e racional da peça, o seu porta-voz ideológico. 
As circunstâncias materiais e históricas de Olunde são, efectivamente, bem diferen-
tes das de seu pai. Investido de uma grande convicção e coragem pessoal e de um 
intelecto apurado, em virtude de uma “exposição” prolongada às contradições de uma 
cultura estrangeira (a inglesa), Olunde constitui o contraponto perfeito à arrogância e 
chauvinismo dos administradores coloniais ingleses. Num diálogo com Mrs Pilkings 
afirma:

	 OLUNDE: (…) you forget that I have now spent four years among your people,
	 I discovered that you have no respect for what you do not understand. 
	 (DKH, 50)



30 • 

— 

E ainda numa outra observação acutilante:

	 OLUNDE: (…) you believe that everything which appears to make sense was learnt from you.  
	 (DKH 53)

Consumido pelo desprezo que sente pela hipocrisia da civilização ocidental e desorienta-
do com o erro trágico de seu pai, Olunde escolhe o suicídio, na tentativa de redimir a honra 
da sociedade e expiar aquilo que considerou ser um abominável acto de cobardia e traição 
por parte de Elesin. Contudo, longe de aliviar o fardo do povo, o suicídio de Olunde apenas 
desvia as suas angústias. A personagem capta esse momento de ansiedade histórica:

	 PRAISE-SINGER (…) what the end will be, we are not gods to tell. (…)
	 Our world is tumbling in the void of strangers. 
	 (DKH 75)

Apesar da enorme integridade do auto-sacrifício de Olunde, afigura-se-nos difícil en-
tender onde termina o seu papel como herói cultural e onde se recupera o defensor 
de uma ordem política que ainda olha para o passado. O dramaturgo, no entanto, não 
nos deixa na dúvida quanto à sua convicção de que se o suicídio é a última opção que 
se oferece à intelligentsia revolucionária africana, na luta pela revalidação cultural 
do continente, então deve ser encarado como escolha possível. É, naturalmente, uma 
posição que levanta profundas questões ideológicas. Para começar, abre caminho à 
acusação frequente de se alimentar o culto do suicídio romântico. Para os críticos de 
esquerda, Olunde terá sucumbido, com o seu acto, ao capricho de uma cultura reac-
cionária, a um ethos feudal, enquanto que a recusa de Elesin em honrar o seu compro-
misso é admirada e vista como algo de paradoxalmente progressista. Jeyifo é um dos 
críticos que se apresenta intransigente neste ponto, ao afirmar que a noção de honra 
que Soyinka defende em Death and the King’s Horseman assenta num código feudal:

	 The notion of honour (and integrity and dignity) for which Soyinka provides a
	 metaphysical rationalisation rests on the patriarchal, feudalist code of the ancient
	 Oyo Kingdom, a code built on class entrenchment and class consolidation.
 	 (1985: 34)

Torna-se imperativo, neste ponto, problematizar estas posições antitéticas. O primeiro 
passo será contrapor a teoria de Jameson do inconsciente político à objecção instru-
mental e marxista de Jeyifo. Tal como é apresentado, o ritual de Elesin é uma projecção 
da consciência colectiva de um povo. O suicídio do protagonista pretende facilitar a 
passagem do falecido rei do mundo dos vivos para o mundo dos mortos, de modo a 
transpor com segurança o abismo de transição. É Iyaloja, a matriarca na peça, que assim 
esclarece a importância da missão de Elesin:

	 IYALOJA He knows the meaning of a King’s passage; he was not born yesterday.
	 He knows the peril to the race when our dead father who goes as intermediary, waits 
	 and waits and knows he is betrayed (…). He knows he has condemned our king to
	 wander in the void of evil with beings who are enemies of life. 
	 (DKH, 71)



31 • 

— 

Na cultura yoruba, um rei nunca morre, e um rei “que vagueia no vazio do mal” constitui 
uma ameaça à vida e ao bem-estar da comunidade. Na medida em que o suicídio ritual de 
Elesin tem como objectivo facilitar a transição do rei morto para um outro mundo, o acto 
transforma-se num ritual crucial de continuidade e esperança, de que resulta a ansiedade 
e o desespero colectivo quando o acto é interrompido. No entanto, como Jameson afirma, 
o inconsciente político sempre coexiste com a mais inocente manifestação da consci-
ência colectiva de um povo. Desta forma, a questão que se coloca é a seguinte: em que 
consiste o inconsciente político subjacente ao ritual de Elesin e à efabulação soyinkiana 
do acto? Por outras palavras, qual é a contradição histórica para a qual se supõe que o 
ritual seja uma resolução simbólica? – O ritual de Elesin constitui, efectivamente, um acto 
simbólico e destina-se a reconciliar o povo do antigo Império Oyo com a supremacia, in-
vencibilidade e natureza divina de uma sociedade, basicamente, feudal. O suicídio ritual 
afirma-se, assim, como uma dessas estratégias insidiosas de sobrevivência e contenção 
que Althusser caracterizou de aparato ideológico do estado e nisso consiste o inconscien-
te político por trás do ritual de Elesin em Death and the King’s Horseman.
Numa análise final, aquilo que Soyinka fez em Death and the King’s Horseman foi con-
trapor a cultura dominante do antigo Império Oyo à cultura, igualmente, hegemónica 
dos colonizadores britânicos. O dramaturgo, tal como o seu protagonista, é o emissário 
de uma cultura cercada, lutando numa batalha desesperada contra o “outro”. Em cir-
cunstâncias tão turbulentas, o protagonista não consegue identificar as iniquidades 
da estrutura tradicional, sob pena de estas o demoverem da sua missão; tão pouco re-
conhece o facto de a cultura que está a defender ter há muito sucumbido à alienató-
ria necessidade da história. Da mesma forma, também os críticos radicais da obra de 
Soyinka se afirmam como cúmplices de uma “outra” identidade cultural, a colonial. E 
ao insistirem na natureza decadente e opressiva da cultura indígena, entram em coli-
são ideológica com esse evolucionismo genético e historicismo unilinear que pretende 
justificar as atrocidades culturais do colonialismo como uma consequência inevitável 
do “progresso” histórico. Este é o pecado capital do próprio fundador da teoria marxista. 
Que Karl Marx se tenha, apesar do desconforto inicial, reconciliado com esta noção de 
desenvolvimento histórico mostra o quanto a sua própria sensibilidade estava imbuída 
do historicismo unilinear do pensamento dominante. Terry Eagleton captou, de forma 
sucinta, o impasse epistemológico do pai do marxismo: 

	 In his effort to theorise historical continuities Marx finds the evolutionist problematic 	
	 closest to hand, but it is clear that it will not do. For you do not escape a naively unilinear 
	 historicism merely by reversing its direction. 
	 (1979: 73)

Este “lapso” de consciência, com toda a sua presunçosa, eurocêntrica complacência, 
evidencia como todas as “narrativas” dominantes, incluindo o marxismo, estão longe 
de ser inocentes. E a tarefa urgente de todos os discursos pós-coloniais, genuinamen-
te revolucionários, consiste em entrincheirarem-se nesse fosso das narrativas colo-
niais com vista a fazer “explodir” as suas contradições internas. Death and the King’s 
Horseman desempenha essa obrigação histórica, e aí reside, independentemente das 
suas cumplicidades com a classe dirigente indígena, a importância da tragédia de 
Soyinka para a política cultural pós-colonial.



Endnotes

1	 Wole Soyinka (n.1934) - Dramaturgo nigeriano, poeta laureado, pensador, crítico,
	 activista político e um dos escritores africanos de expressão inglesa mais lidos e discutidos
2	 Jurij Lotman, Theses on the Semiotic Study of Culture in Structure of Texts and Semiotics
	 of Culture,  Jan van der Eng/Mojmir Grygar et al. (eds.), Den Haag: Mouton, 1973 
3	  Maria Corti, Culture as Text in the Thirteenth Century, in Semiotics: Semiotics and the History
	 of Culture. In Honorem Georgii Lotman, Morris Halle et al. (eds.), Michigan Slavic Contributions 10,
	 Ann Arbour: University of Michigan 1984, 53
4	 Roman Jakobson, The Dominant in Readings in Russian Poetics: Formalist and Structuralist
	 Views, Ladislav Matejka/Krystyna Pomorska (eds.), Cambridge, Mass., MIT Press, 1971 [1935], 82-87
5	 Jinrich Honzl, The Hierarchy of Dramatic Devices, in Semiotics of Art: Prague School
	 Contributions, Ladislav Matejka/ Irwin R. Titnuk (eds.), Cambridge, Mass., MIT Press, 1976
6	 Ver, no entanto, a análise da produção da peça por Martin Rohmer, Wole Soyinka’s Death and the King’s 
Horseman, Royal Exchange Theatre, Manchester in New Theater Quarterly, February 1994, 10.37: 57-69
7	 Duro Ladipo, Oba Waja in Three Nigerian Plays, ed. and trans. Ulli Beier, London, Longmans, 1967 
8	 Adebayo Williams, Ritual as Social Symbolism: Cultural Death and the King’s Horseman in Oyin
	 Ogunba (ed.), Soyinka: A Collection of Critical Essays, Ibadan, Nigeria, 1994, 89-102
9	 Oyin Ogunba, Stage and Staging in Yoruba Ritual Drama Dele Layiwola (ed.), African Theatre in Performance.
	 Contemporary Theatre Studies, vol. 35, Amsterdam, Harwood Academic Publishers, 2000. Ogunba
	 apresenta esquemas dos vários tipos de palco e explica a função e o impacto de cada um deles, 53-66 
10	Veja-se, a título de curiosidade, a dedicatória da peça ao pai de Wole Soyinka who lately danced,
	 and joined the ancestors
11	 Robert Farris Thompson, African Art in Motion: Icon and Act, Los Angeles, Berkeley, University
	 of California Press, 1974
12	Para uma apreensão mais pormenorizada do mérito dos contadores de histórias na sociedade
	 yoruba tradicional, cf. J.A. Adedeji, Form and Function of Satire in Yoruba Drama in Ode. University
	 of Ife Journal of African Studies 4.1 (1968), 61-72; Ulli Beier, Yoruba: Das Überleben einer westafr
	 kanischen Kultur in Ausstellungskatalog. [Schriften des Historischen Museums Bamberg], Cabridge,
	 Cambridge University Press, 1991. Beier relata que a tradição dos contadores de histórias era,
	 entre o povo yoruba , por volta de 1950, já algo obsoleto, em parte, em virtude de outros meios de
	 comunicação mais poderosos, oriundos do ocidente (123f.)
13	  Cf. Roland Barthes sobre a semiótica do palco ocidental como um espaço de artifício e decepção: 
	 The Italian-style stage is the space of this lie: everything takes place in na interior which is surreptitiously
	 opened, surprised, spied upon, savoured by a spectator hidden in the shadow. This space is theological, a
	 Space 0f Guilt. Roland Barthes, On Bunraku/The Written Face, The Drama Review 15.3 (T50) (1971), 76-82, 79
14	Drewal define as mascaradas egungun como “elaborate ensembles of cloth and other media”. Cf.
	 Henry John Drewal, The Arts of Egungun among Yoruba Peoples, African Arts 11:3 (1978), 18-19, 18
15	Para uma discussão sobre religião e coexistência de sistemas de crença, cf. Ali A. Mazrui, The
	 Africans: A Triple Heritage, London, Guild Publishing, 1988
16	Umberto Eco: A Theory of Semiotics. Bloomington: Indiana University Press, 1976
17	Robert F. Thompson, op.cit., 9.
18	 Num momento crucial da peça cita-se um provérbio tradicional que revela que as dúvidas e a
	 ambiguidade constituem emoções que caracterizam Elesin: the elder grimly approaches heaven
	 and you ask him to bear you greetings yonder; do you really think he makes the journey willingly? (DKH, 64)



Endnotes

19	Em 1979, em Chicago, no Goodman Theatre, Soyinka escrevia uma nota do Director no panfleto
	 de apresentação da peça DKH  onde afirmava o seguinte: At the heart of the lyric and the dance
	 of transition in Yoruba tragic art, that core of ambivalence is always implanted. This is how
	 society, even on its own, reveals and demonstrates its capacity for change. 
20	Citado em Perspectives on Wole Soyinka: Freedom and Complexity, 75
21	No ensaio The Fourth Stage, Soyinka explica como a música “contém” emoção trágica
22	 É G. Wilson Knight quem o afirma em The Golden Labyrinth: A Study of British Drama, London,
	 Phoenix House, 1962. No prefácio ao livro, Knight reconhece que a interpretação de Soyinka da
	 personagem Lear o influenciou de forma marcante.
23	Soyinka situa King Lear [in] a complete hermetic universe of forces of being (MLAW p.49)
24	 A expressão “the political unconscious” é usada por Jung e Freud. Cf. Carl Jung,
	 The Archetypes and the Collective Unconscious, Princeton, Princeton UP, 1968,
	 e Sigmund Freud, On Creativity and the Unconscious, New York, Harper and Row, 1958



Bibliografia citada

ALTHUSSER, Louis 
1971	 Lenin and Philosophy and Other Essays. London: New Left Review
BALME, C. 
1995 	 Theater im Postkolonialen Zeitalter. Tübingen: Niemeyer
BEIER, Ulli 
1956a	 The Egungun Cult. Nigeria Magazine 51: 380-392
1956b	 Obatala Festival . Nigeria Magazine 52: 10-28
1960a	 Review of A Dance of the Forests. Black Orpheus 8
1960b	 Oshogbo: Portrait of a Yoruba Town. Nigeria Magazine, Special   Independence Issue, 95-102
1991	 Yoruba: Das Überleben einer westafrikanischen Kultur in Ausstellungskatalog. 
			  Cambridge: Cambridge University Press
BROOK, Peter
1968	 The Empty Space. London: Mc Gibbon and Kee
1973	 On Africa . TDR, The Drama Review 17.3: 37-51
CORTI, Maria 
1984	 Culture as Text in the Thirteenth Century in Semiotics: Semiotics and the History of Culture.
			  Morris Halle et. al. (eds.). Ann Arbour: University of Michigan
EAGLETON, Terry 
1976	 Marxism and Literary Criticism. Berkeley and Los Angeles: University of California Press. 
1978	 Criticism and Ideology: A Study in Marxist Literary Theory. London: Verso
ECO, Umberto 
1976	 A Theory of Semiotics. Bloomington: Indiana University Press
FREUD, Sigmund
1958	 On Creativity and the Unconscious. New York: Harper & Row
HONZL, Jinrich 
1976	 The Hierarchy of Dramatic Devices in Semiotics of Art: Prague School Contributions.
			  Ladislav Matejka & Irwin R. Titnuk (eds.). Cambridge, Mass.: MIT Press 
JAMESON, Fredric 
1981	 The Political Unconscious: Narrative as a Socially Symbolic Act. 
			  Ithaca: Cornell University Press.
JEYIFO, Biodun 
1985	 The Truthful Lie: Essays in a Sociology of African Drama. London: New Beacon Books.
1988	 Perspectives on Wole Soyinka: Freedom and Complexity.
			  Mississippi: University Press of Mississippi.
2001	 Conversations with Wole Soyinka . MI: University Press of Mississippi
JUNG, Carl 
1953	 Psychological Types: Essays on a Science of Mythology.
			  Trans. R. F. C. Hull. New York: Samuel French.
1968	 The Archetypes and the Collective Unconscious. Princeton: Princeton University Press
1975	 Four Archetypes: Mother, Rebirth, Spirit, Trickster. London: Ark Paperbacks.

Bibliografia citada



LEVI-STRAUSS, Claude 
1958	 La Structure des Myths in Anthropologie Structural. Paris : Plan.
1965	 The Structural Study of Myth in Myth: A Symposium, 
			  Thomas A. Sebeok (ed.). Bloomington: Indiana UP
1966	 The Savage Mind. Chicago: University of Chicago Press
LOTMAN, Jurij 
1973	 Theses on the Semiotic Study of Culture in Structure of Texts and Semiotics of Culture.
			  Jan van der Eng & Mojmir Grygar et al. (eds.). Den Haag: Mouton
MOODY, David 
1989	 The Steeple and the Palm-wine Shack: Wole Soyinka and Crossing the Inter-Cultural Fence. 
			  Kunapipi 11.3
1991	 Marx Meets Masque: The Play of History in African Theatre. 
			  World Literature Written in English 31.1: 93-102
1992	 The Prodigal Father: Discursive Rupture in the Plays of Wole Soyinka. ARIEL 23.1: 25-38.
NIETZSCHE, Friedrich 
1968	 Thus Spake Zarathustra, in The Basic Writings of Friedrich Nietzsche, 
			  trans. and ed. by Walter Kaufman. New York: The Modern Library
OGUNBA, Oyin 
1975	 The Movement of Transition: A Study of the Plays of Wole Soyinka. I Ibadan University Press
1994	 Soyinka: A Collection of Critical Essays. Ibadan, Nigeria: Syndicated Communications Ltd 
ROHMER, Martin 
1994	 Wole Soyinka’s Death and the King’s Horseman, Royal Exchange Theatre, Manchester.
			  New Theatre Quarterly 10.37: 57-69
WILLIAMS, Adebayo 
1993	 Ritual and the Political Unconsciousness: The Case of Death and the King’s Horseman.
			  Research in African Literatures 24.1: 67-79
SOYINKA, Wole 
1973	 Collected Plays1. Oxford: Oxford University Press
1974	 Collected Plays 2. Oxford: Oxford University Press
1976	 Myth, Literature and the African World. Cambridge: Cambridge University Press
1988	 Art, Dialogue and Outrage: Essays on Literature and Culture.
			  Ibadan, Nigeria: New Horn Press, distributed in England by Hans Zell, Oxford




