Maria Irene Ramalho

Uma Cintilante Caligrafia

Fernando Pessoa e Outros Fingidores é uma colectanea que relne varios ensaios de Maria
Irene Ramalho (MIR) publicados entre 1983 e 2021, o ultimo deles, com o titulo “O
Grande Livro”, agora em primeira publicacdo. O que imediatamente me chamou a
atencdo nesta obra foi o modo como, desde a “Introducao”, ndo so se vai explicitando a
forma como os textos de critica e teoria literdrias, que se incluem no volume, foram
surgindo, como se comeca a apresentar o que chamarei “uma critica da critica”.

A autora vai dialogando com os seus préprios textos, falando, por exemplo, das
suas influéncias no momento da escrita original e, em simultaneo, tecendo comentarios
de ordem varia sobre aquilo que escreveu, agora a partir das outras multiplas leituras
gue se foram sucedendo, para reflectir e problematizar o seu préprio pensamento. Talvez
ndo seja por acaso que o primeiro ensaio se debruce sobre o conceito de “interrupgao
poética”, que Maria Irene Ramalho desenvolve a partir de Coleridge e do seu
pretensamente fragmentario poema “Kubla Khan”, que o poeta inglés dizia nunca ter

17

conseguido terminar por ter sido “interrompido” por um homem de Porlock. Cito as
palavras de Fernando Pessoa usadas pela autora, que se aplicam aos poetas (e a Pessoa,
sem duvida, como ela comprovard), mas que também ndo deixam de ser um comentario
ao seu proprio trabalho de especialista de critica e teoria literarias: “E a todos nds, ainda
gue ninguém nos visite, chega-nos, de dentro, “o Homem de Porlock”, o interruptor
imprevisto. Tudo quanto verdadeiramente pensamos ou sentimos, tudo quanto
verdadeiramente somos, sofre (quando o vamos exprimir, ainda que sé para nos
mesmos) a interrupcdo fatal daquele visitante que também somos, daquela pessoa
externa que cada um de nds tem em si, mais real na vida do que nds proprios — a soma
viva do que aprendemos, do que julgamos que somos, e do que desejamos ser.

Esse visitante — perenemente incégnito porque, sendo nds, ndo é “alguém”; esse
interruptor — perenemente anénimo, porque, sendo vivo, é impessoal — todos ndés o
temos que receber (...) E o que de todos nés, artistas grandes ou pequenos,

verdadeiramente sobrevive — sdo fragmentos do que ndo sabemos que seja; mas que

seria, se houvesse sido, a mesma expressao da nossa alma” (23-4).



Penso que toda a arquitectura desta colectanea — também ela entre o longiniano
e o aristotélico, tal como a autora entende a obra do prdprio Pessoa — assenta
exactamente neste pressuposto pessoano que venho de ler: na “interrupcdo fatal
daquele visitante que também somos” e nos “fragmentos do que ndo sabemos que seja”.
Trata-se de ensaios que permanentemente recusam uma visdo totalizada ou totalizadora
do poema ou do poeta, mas que também recusam uma visdo totalizada ou totalizadora
da especialista de estudos literarios na leitura dos poemas, mas também da sua prépria
escrita e do seu préprio pensamento. S3o ensaios que permanentemente interrogam —
se interrompem para interrogar e para se interrogar a si proprios — nao so os textos de
outros, mas também os seus préprios textos.

E é agui que um outro conceito, o conceito de “constelacdo”, que Maria Irene
Ramalho vai buscar a Walter Benjamin, se torna explicativo deste trabalho. Pois ndo é
uma constelacdo algo que conseguimos ver a partir de um determinado local da terra
gue habitamos? De um outro lugar no espaco, as constelacdes ndo seriam vistas dessa
maneira. As interrupgdes seriam certamente outras. E, mais, a luz que agora nos chega
de determinadas estrelas demorou tanto tempo a chegar aqui que, muito
provavelmente, algumas dessas estrelas j& nem sequer existirdo. A Unica coisa de que
podemos falar é dessas imagens construidas pelo nosso olhar, a partir do local onde nos
encontramos.

Diz MIR, com Benjamin, mas também com o Caeiro de “Poemas inconjunctos” em
mente: “Na literatura comparada, o conceito de ‘influéncia’ é muito importante para o
estudo e a teorizacao das relacBes entre poetas. A mim, todavia, parece-me hoje muito
mais interessante e produtivo o conceito de constelacdo: ‘constelacdes de
poetas/constelacGes de poemas’. Poetas ou poemas que ndo precisam de estar em
contacto, ou em conjuncdo, para serem lidos como parte de uma mesma constelagdo.”
(11).

E por isso, afirma a autora, que “Os ‘poemas sem conjuncdo’ de Caeiro s3o, por
assim dizer, poemas fora da drbita do pastor-guardador-de-rebanhos, porém, parte ainda
da mesma constelacdo” (11).

Partindo da “preocupacao de colocar Pessoa num vasto contexto transnacional e
interpoético” (13), o que me parece sobremaneira crucial nesta obra (e, de resto, em

todo o trabalho de Maria Irene Ramalho) é a importancia dada pela autora ao conceito



de local, demonstrando a evidéncia que s6 ha universal se houver local. O universalismo
da poesia e da arte ndo pode assentar em critérios impostos — ou pela autoridade do
senso-comum, ou pela autoridade das e dos criticos — porque, tal como a Histéria nos
tem evidenciado, esses critérios dependem de uma logica hegemodnica e de um poder
dominante. E, quando os criticos ou os poetas se declaram como neutrais e acima dessas
questdes, sé podem fazé-lo por ma-fé. Trata-se sempre, afinal, de conseguir uma maior
autoridade — a da verdade mesma — para as suas conclusdes.

O que me agrada particularmente na perspectiva assumida pela autora é que a
sua escolha é de indole hermenéutica, mas também de indole politica. Recusando
qualquer perspectiva totalizante através do seu conceito de “interrupcdo poética” e
optando por um universalismo fortemente dependente do localismo através do conceito
de constelacdo, Maria Irene Ramalho consegue levar-nos a olhar Fernando Pessoa a
partir de uma leitura fracturante que situa o poeta e que a situa a ela propria, a
especialista de critica literaria. E assim que Fernando Pessoa, a partir do seu localismo,
se faz verdadeiramente universalista na constelagdo a partir do local que o vé, a partir do
local que é o da critica e tedrica literaria da professora e ensaista.

A questdo passa depois a ser: afinal qual a constelacdo que se vé desse lugar? Ndo
s6 a que implica uma teoria da influéncia, ja reconhecida por muitos outros e outras e
também pelo proprio Pessoa, em estrelas como — e, de novo, cito a autora de Pessoa e
Outros Fingidores — “Hordacio, Shakespeare ou Milton, os romanticos ingleses e
americanos ou os simbolistas franceses”, mas também uma constelacdo com muitas
outras estrelas, estrelas como Goethe, Holderlin, Whitman, Dickinson, Mallarmé,
Verlaine, Rimbaud, Stevens, Crane, Kafka, Pound, Eliot, Celan, Duncan, Rich, etc. Sim,
porque toda essa erudicdo, todo esse estudo e conhecimento de outras linguas e
culturas, fazem parte do local de onde olha a americanista MIR.

Nessa constelacdo, como muito bem afirma, Pessoa comecou a ser “repensado”
(13). E, simultaneamente, continua a autora, conceitos pessoanos como “atlantismo,
desassossego, interrupcdo, intersexualidade” comecaram a fazer parte do local da sua
leitura e/ou da sua perspectiva sobre outros poetas e outras poéticas de outras linguas,
outras tradicBes literdrias e outras culturas. Isso deve a critica pessoana, mas também a
poesia e a cultura portuguesas, a Maria Irene Ramalho. E, permitam-me dizé-lo, ndo Ihe

devem pouco!



A complexidade da sua leitura de Fernando Pessoa neste livro desdobra-se por
temas tdo diversos quanto a interrupgdo poética; a consciéncia poética; a doenga como
metafora poética; Keats e o poema Mensagem; a relacdo entre Fernando Pessoa e Walt
Whitman; Pessoa como inventor da semiperiferia; os heteréonimos e a interrupcao
poética; a questdo da inspiracdo em Pessoa e Stevens; o corpo/a sexualidade; o
desassossego e o sujeito da modernidade; a questdo da religido; a questao do olhar; a
revista Orpheu, as mulheres e a guerra; e, finalmente, aqui publicado pela primeira vez,
um ensaio-sintese sobre o pensamento da autora sobre Pessoa e uma conclusdo
sugestivamente intitulada “Constelando”. Muito haveria a dizer sobre a forma inovadora
como cada um destes ensaios aborda Fernando Pessoa, mas, infelizmente, por questdes
de tempo, terei de me ficar por esta breve enumeracao.

Concluo relembrando Robert Duncan, um dos meus poetas norte-americanos
preferidos, que dizia que a relacdo entre filosofia e poesia era muito estreita e que
diferenca entre elas era apenas uma questdo de prioridades: a filosofia tem como
prioridade atingir a verdade, enquanto a poesia tem como prioridade brincar/jogar com
formas da linguagem que nos servem de substituicdo para a verdade que ndo
conseguimos alcancgar. Nesse jogo, dizia ele, corre-se, contudo, o risco de, de vez em
guando, termos um vislumbre da verdade.

A complexidade do pensamento de MIR aproxima-a da filosofia, mas, lidando com
o jogo das formas da linguagem que a poesia é, ela consegue, diria eu, uma espécie de
sintese na sua escrita. Na contracapa do livro, reaparece a frase de Anténio Ramos Rosa.
“O mundo ndo é o mundo sem a cintilante caligrafia das constela¢des”. Eu espero, por
tudo o que venho de dizer, ter conseguido demonstrar o quanto o mundo pessoano, em
particular, e o mundo da poesia, em geral, devem a a cintilante caligrafia de Maria Irene

Ramalho.

Graca Capinha
(pub. JL, ano XLI, n2 1337, 29 Dez 2021-11 Jan 2022, p. 16-17)



